
Wolfgang Kubin, der die ORIENTIERUNGEN
im Jahr 1989 ins Leben gerufen und über
25 Jahre zusammen mit Berthold Dams-
häuser herausgegeben hat, hat sich von An-
fang an zum Ziel gesetzt, einen Beitrag zum
Verständnis der unterschiedlichen, teilweise
auch gegensätzlichen Entwicklungen inner-
halb der asiatischen Kulturen zu leisten.
Diese Leitlinie in ihrer ganzen geographi-
schen Vielfalt verfolgen auch die jetzigen
Herausgeber, wobei ihnen kulturwissen-
schaftliche Aufsätze und reflektierende
Übersetzungen zum vormodernen Asien
ebenso willkommen sind wie zur unmittel-
baren Gegenwart.

ORIENTIERUNGEN
Zeitschrift zur Kultur Asiens

|

36 (2025)

Herausgegeben von
Berthold Damshäuser,

Harald Meyer
und

Dorothee Schaab-Hanke

O
RI

EN
T

IE
RU

N
G

EN
 

36
 (

20
25

)

OSTASIEN VerlagOSTASIEN Verlag
www.ostasien-verlag.de

ISSN 0936-4099

OR_35_2025_01_21.pmd 21.01.2025, 12:211



 

ORIENTIERUNGEN  
Zeitschrift zur Kultur Asiens 

 
 

Herausgegeben von  
Berthold Damshäuser,  

Harald Meyer 
und 

Dorothee Schaab-Hanke 

 
 

36 (2025) 
 
 
 
 
 
 
 
 

 OSTASIEN Verlag 



   
 

 

ORIENTIERUNGEN: Zeitschrift zur Kultur Asiens 
Begründet von Wolfgang KUBIN 

Herausgeber:   
 Berthold DAMSHÄUSER, Harald MEYER und Dorothee SCHAAB-HANKE 

 
Herausgeberbeirat: 

Christoph ANTWEILER, Carmen BRANDT, Stephan CONERMANN, Lewis DONEY  
und Ulrich VOLLMER (Universität Bonn), 

 Agus R. SARJONO (Institute of Indonesian Arts and Culture, Bandung) 

 
 
 

 
Redaktion und Druck der ORIENTIERUNGEN werden unterstützt  
vom Institut für Orient- und Asienwissenschaften der Universität Bonn. 
 
 
 
 
 
 
 

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; 
Detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 

 
ISSN 0936-4099 [977-1617954-00-0] 
 

© OSTASIEN Verlag 2025 
www.ostasien-verlag.de 
 
 
Anschrift der Redaktion:  
© OSTASIEN Verlag, Wohlbacher Straße 4, 96269 Großheirath, OT Gossenberg 
© Tel. 09569/188057, Fax: 03222-1360347, email: dschaab-hanke@t-online.de 
 

Redaktion und Satz: Martin HANKE und Dorothee SCHAAB-HANKE 
Umschlaggestaltung: Martin HANKE 
Herstellung: Rudolph Druck GmbH & Co. KG, Schweinfurt 
Printed in Germany 



 

 

 

Orientierungen 36 (2025) 
 

Inhalt 
  

Nachrufe 
 

Peter Pantzer (1942–2025) – ein persönlicher Nachruf (Harald MEYER) 3 

Michael Weiers (1937–2025) (Stefan GEORG) 9 

Britta-Maria Gruber (1955–2025) (Ishayahu LANDA und Ralph KAUZ) 13 

Klaus Sagaster (1933–2025) (Peter SCHWIEGER) 15 

Artikel 
 

Robert F. WITTKAMP 19 
How to Commence a Cosmogony: Chinese Encyclopedias,  
the Making of the Nihon shoki, and Japanese Source Criticism 

 

Benjamin Jeremias SCHMIDT 
Die Rolle der Infrajustiz in der Konfliktregulierung des frühneuzeitlichen Japan:  
Eine exemplarische Untersuchung anhand von Quellen des Dorfes Ōsone 

55 

Dorothee SCHAAB-HANKE 
Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre?  
Zu jenem „anderen Philosophen von großem Ruhm“ 

97 

Harald MEYER 
Gesamtdarstellungen und Fragmente der Literaturgeschichte Japans:  
Ein historischer Rückblick sowie ideen- und geistesgeschichtlicher Ausblick 

137 

Harald MEYER 
Fragmente der Literaturgeschichte Japans I:  
Anfänge der Moderne in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts 

171 

Markus BÖTEFÜR 
Vom Duellanten zum Völkerkundler: 
Franz Wilhelm Junghuhn auf Sumatra 

213 

Hartmut WALRAVENS 
Anton Schiefner as Albrecht Weber’s Correspondent 

231 

Martin Hanke
Rechteck



IV Inhalt

239 

263 

271 

285 

293 

315 

322 

Hartmut WALRAVENS 
Der Kunsthistoriker Osvald Sirén (1879–1966) in Korrespondenz mit deut-
schen Kollegen (1930–1949) 

Michael KNÜPPEL 
Die Dunganen von Miljanfan 

Agus R. SARJONO 
Latest Developments in Indonesian Literature:  
The Birth of the Essay Poetry Generation 

Berthold DAMSHÄUSER 
Angkatan Puisi Esai: A Sui Generis Literary Generation in Indonesia 

Übersetzung 

Denny JA 
„Und Minah wurde doch enthauptet“: Ein Essay-Gedicht.  
Aus dem Indonesischen und mit einer Vorbemerkung von Berthold DAMSHÄUSER 

Rezensionen 
Liu Wenqing. Vermischte Gesänge: Eine Studie zu Li Qiaos Gedichtzyklus. Gossenberg:  
Ostasien, 2025 (Volker KLÖPSCH) 

Bei der Lektüre von Liu Wenqings Studie Vermischte Gesänge notiert (Manfred DAHMER) 

Nurlan Kenzheakhmet. European-Chinese Imperial Maps and Gazetteers Related to the  
Kazakh (Qazaq) Khanate and Its Adjacent Regions from the 16th to 19th Centuries.  
Gossenberg: Ostasien, 2023  (Hartmut WALRAVENS) 

324 

Wolfgang Schwentkers. Geschichte Japans. München: C.H. Beck, 2022 (Markus BÖTEFÜR) 329 

Kuwayama Yukiko 桑山裕喜子. Ki (気), Fühlen und Empfinden: Eine linguistische Phäno-
menologie vorprädikativer Erfahrungsformen. Baden-Baden: Karl Alber, 2023 (Hendrik 
GROTH) 

331 

Sung Un Gang. The Making of Modern Subjects: Public Discourses on Korean Female  
Spectators in the Early Twentieth Century. Bielefeld: Transcript, 2024 (Alexandra FUHR) 

336 

IM Hyug Baeg 임혁백 und KU Jae Hoe 구재회. Mongering North Korean Democracy for Inter-
Korean Peace: Democratization in North Korea and Inter-Korean Peace. Seoul: Korea Uni-
versity Press, 2015 (Lea FEHRENBACH) 

339 



ORIENTIERUNGEN 36 (2025) 

Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 
Zu jenem „anderen Philosophen von großem Ruhm“ 

Dorothee SCHAAB-HANKE 

Einführung 

In der Biographie des Meng Ke 孟軻 (ca. 371– ca. 289 v. Chr.)1 im Shiji 史記 (Auf-
zeichnungen der Schreiber) findet man in der Schlussbemerkung des Historiogra-
phen2 den Satz, dass er bei der Lektüre von dessen Buch immer dann, wenn er zu 
jener Stelle komme, an der König Hui von Liang (Liang Huiwang 梁惠王, Reg. 
370–319 B.C.) frage, was seinem Staat nütze, nicht anders könne als das Buch weg-
zulegen und zu seufzen.3 Da dieser Satz gleich zu Beginn des Buches des Meisters 
Meng 孟子 [Mengzi] steht, könnte man auf die Idee kommen, dass der Geschichts-
schreiber es mit der Lektüre desselben nicht weit gebracht habe. Natürlich ist jedoch 
das Gegenteil der Fall; denn gleich im nachfolgenden Satz und auch an vielen anderen 
Stellen des Werks macht er deutlich, dass das größte Übel in der Suche nach dem eige-
nen Vorteil bestehe, angefangen vom Herrscher bis zum einfachen Mann. 

Diese Textstelle kam mir unwillkürlich in den Sinn, als ich im Rahmen eines 
Seminars, das ich am Lehrstuhl für neuere Geschichte in Bamberg über die frühe 
Chinarezeption in Europa abhielt, die Konfuzianismus-Rezeption bei Christian 
Wolff (1679–1754) behandelte. Bei der Lektüre seiner berühmten – und für ihn 
ebenso folgenschweren4 – Prorektoratsrede, Oratio de Sinarum philosophia practica 
(Rede über die praktische Philosophie der Chinesen, fortan: Rede oder Oratio),5 

                                                                    
1 Bei eigenen Formulierungen verwende ich die moderne Pinyin-Umschrift für chinesi-

sche Begriffe; bei Zitaten lateinischer und anderer Originale werden die dort verwende-
ten Umschriften für chinesische Namen (für Meng Ke etwa Mencius, Mem Tsu, 
Memcius, Mentius und Menzius) und Termini beibehalten. Soweit nicht anders ange-
geben, sind die Übersetzungen von mir. 

2 Das Shiji ist die erste Universalgeschichte Chinas. Sie wurde konzipiert und verfasst von 
Sima Tan 司馬談 (190–110 v. Chr.) und seinem Sohn Sima Qian 司馬遷 (ca. 145–ca. 86). 

3 Shiji 74.2343: 太史公曰：余讀孟子書，至梁惠王問「何以利吾國」，未嘗不廢書

而歎也．曰：嗟乎，利誠亂之始也！夫子罕言利者，常防其原也．故曰「放於利

而行，多怨」．自天子至於庶人，好利之獘何以異哉！  
4  Folgenschwer insofern, als diese Rede bekanntlich zu einem „Zankapfel“ (pomum eridis) 

für eine Auseinandersetzung wurde, in deren Folge Wolff von König Friedrich Wilhelm I 
am 1. November 1723 unter Androhung der Todesstrafe gezwungen wurde, Preußen 
binnen 48 Stunden zu verlassen. Siehe Albrecht 1985, LI. 

5 Zugrundegelegt ist die von Wolff ausgearbeitete und veröffentlichte schriftliche Fas-



98 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
die auch als „Chinesenrede“ in die europäische Aufklärungsgeschichte eingegangen 
ist, fiel mir jene Stelle auf, an der Wolff schreibt, dass „Memcius“ (neben „Konfu-
cius“) „der andere Philosoph von großem Ruhm bei den Chinesen“ sei.6 

In der Tat war Wolff einer der ersten europäischen Gelehrten, die als nicht des 
Chinesischen Kundige die Möglichkeit hatten, sich mit der Lehre dieses Philoso-
phen näher zu befassen; denn im Jahre 1711 erschien in Prag das Werk Sinensis 
Imperii libri Classici Sex (Die sechs klassischen Bücher des chinesischen Reiches) 
[fortan: Classici Sex], herausgegeben von dem belgischen Jesuiten François Noël 
(1651–1729).7 Er legte erstmals eine vollständige Übersetzung der Sishu 四書 (Vier 
Bücher),8 einem um das Jahr 1190 von Zhu Xi 朱熹 (1130–1200) kompilierten und 
annotierten Kanon konfuzianischer Schriften, ins Lateinische vor, zusammen mit 
zwei weiteren konfuzianischen Schriften, dem Xiaoxue 小學 (Schule der Kleinen) und 
dem Xiaojing 孝經 (Klassiker der Kindespietät).9 

                                                                    
sung, die er 1726, also erst fünf Jahre nach seiner Prorektoratsrede an der Universität 
Halle, herausgab. Von seiner mündlichen Rede gibt es zwar Abschriften von Schülern, 
doch wurden diese nur in einer von Wolff nicht autorisierten und deutlich Wolff-
feindlichen, mit Anmerkungen versehenen Fassung von Joachim Lange (1670–1744), 
Wolffs Nachfolger als Prorektor an der Universität Halle, in Rom herausgegeben. Zur 
Editionsgeschichte von Wolffs Rede siehe Albrecht 1985, „Einleitung“, XXXVIII-XLVI, 
sowie „Editionsgeschichte: Ausgaben“, XC-XCVI. 

6 Wolff 1726, 81, Anm. 138. Alle Verweise Wolffs auf die Person Meng Ke bzw. des 
Buches Mengzi finden sich in den Anmerkungen zu seiner schriftlichen Ausarbeitung. 
Siehe auch die wörtliche Wiedergabe dieses Passus in Fn. 39. Wolff verweist hier auf die 
chronologische Tafel in Couplet (1687, 15ff), in der die Geburts- und Sterbedaten des 
Meng Ke, zusammen mit dem Vermerk „Memcius Philosophus Secundus“ (Mencius, 
der zweite Philosoph), verzeichnet sind. Offenbar spielt Couplet damit auf den Ehren-
titel yasheng 亞聖 (der zweite Heilige) an, der Meng Ke Ende des 11. Jhs. verliehen 
wurde – für diesen Hinweis danke ich Achim Mittag. 

7  Zu einer ausführlichen Biographie von François Noël siehe Vendré 2023; zu einer 
chinesischen biographischen Darstellung siehe Luo 2015. 

8 In seinem Sishu zhangju jizhu 四書章句集注 (Gesammelte Kommentare zu den Ab-
schnitten und Sätzen der Vier Bücher, Sishu zhangju) hat Zhu Xi 朱熹 (1130–1200) für 
den Unterricht in seiner Akademie vier Texte der konfuzianischen Tradition zusammen-
geführt, nämlich Daxue 大學 (Schule der Großen), Zhongyong 中庸 (Maß und Mitte), 
Lunyu 論語 (Gespräche) und Mengzi, von denen bis dahin nur Lunyu und Mengzi als ei-
genständige Werke überliefert wurden, während Daxue und Zhongyong zwei Kapitel des 
Liji 禮記 (Aufzeichnungen zu den Riten) waren. Zu den Sishu siehe auch Jäger 2017. 

9 Diese zwei zusätzlichen Schriften waren das Xiaoxue 小學 (Schule der Kleinen) und das 
Xiaojing 孝經 (Klassiker der Kindespietät). Dass Noël gerade diese sechs Schriften gebün-



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 99 
 

Zwar hatte ein jesuitisches Übersetzerteam um Prospero Intorcetta (1625–1696) 
bereits die ersten drei der Vier Bücher ins Lateinische übertragen und Philippe 
Couplet (1623–1693) hatte diese 1687 in einer von ihm redigierten und mit eigenen 
Zusätzen versehenen Ausgabe unter dem Titel Confucius Sinarum Philosophus (Kon-
fuzius, der Philosoph der Chinesen) [fortan: Sinarum Philosophus]10 veröffentlicht, 
doch eine Übersetzung des vierten Buches, des Mengzi, ist in diesem Werk nicht 
enthalten.11 Insofern schien es mir naheliegend zu fragen, welche Bedeutung neben 
der in Wolffs Rede so zahlreich vorkommenden Erwähnungen der Lehre des Kong 
Qiu 孔丘 (451–479 v. Chr.) [auch: Konfucius bzw. Konfuzius] wohl die des Meng 
Ke für Wolffs Überlegungen hatte. 

Nach Abschluss jenes Seminars hatte ich diese Fragestellung allerdings zunächst 
wieder aus den Augen verloren und wurde erst kürzlich wieder daran erinnert, näm-
lich im Zusammenhang mit einem Beitrag, der sich mit einem Traktat von Johann 
Benedikt Carpzov (1720–1803) befasst.12 Das Traktat hat den Titel Memcius sive 
Mentius Sinensium post Confucium philosophus optimus maximus ἐξ ἀΐδεω ἐς τὸ φῶς 
προηγμένος“ (Memcius oder Mentius, der beste und größte Philosoph nach Konfuzi-
us – aus der Unsichtbarkeit wieder zum Licht gebracht) und wurde im Jahre 1743 
verfasst.13 Darin schreibt Carpzov: 

Die Autoren führen nur Konfuzius an und wissen nichts über Mentius, obwohl Konfuzius, 
wenn er ohne ihn geblieben wäre, nicht jenen Ruhm erlangt hätte, der nach einem ganzen 
Jahrhundert und sogar noch zu Lebzeiten von Mentius schließlich noch gesteigert wurde.14 

                                                                    
delt als die Classici Sex (Sechs Klassiker) herausbrachte, hat allerdings nichts mit den tradi-
tionellen Sechs Klassikern (Liujing 六經) zu tun, sondern hat seinen Grund, wie Noël 
auch in seinem Vorwort andeutet, vermutlich darin, dass gerade diese sechs Bücher zu der 
Zeit, als er in China war, am meisten verbreitet waren (und in den Schulen gelehrt wur-
den). Dagegen meint Jäger (2012, 15), diese Auswahl sei eine „Willkür“ Noëls gewesen. 

10 Auch wenn die Übersetzungen der drei Bücher des Philosophus Sinarum hauptsächlich 
auf Intorcetta zurückgehen und auf ihn, laut Meynard (2011, 157, Fn. 1), auch der erste 
Teil des Vorworts zurückgeht, während Couplet vor allem den zweiten Teil des Vor-
worts und die Chronologische Tafel verfasst hat, wird im Folgenden allgemein von der 
Couplet-Ausgabe die Rede sein und nur da, wo die beiden Verfasser klar unterschieden 
werden können, Intorcetta bzw. Couplet als Verfasser genannt werden. 

11 Zu den von den Jesuiten selbst angegebenen Gründen, warum der Mengzi-Text von 
dem Team um Intorcetta nicht übersetzt wurde – um die Gesundheit der Missionare 
zu schonen bzw. aus Mangel an Zeit – siehe Meynard 2011, 11, sowie ebenda, Fn. 25. 

12 Leonhardt 2026 [Druck in Vorbereitung]. 
13 Carpzov 1743. 
14 Carpzov 1743, 3: Confucium adducunt unice scriptores, et Mentium ignorant, quum sine 



100 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
Auch wenn das, was Carpzov aus verschiedenen Quellen über jenen vernachlässig-
ten zweiten Philosophen zusammengetragen hat, nicht allzu hilfreich erscheint, ist 
seine These, dass ein Widerspruch zwischen dieser rühmenden Bemerkung Wolffs 
und der ansonsten geringen Beachtung des Mengzi zu bestehen scheine, durchaus 
einer Überprüfung wert. 

Der Grund dafür, dass nur wenige europäische Gelehrte nach der Veröffentli-
chung von Noëls Classici Sex die Gelegenheit hatten, den Text des Mengzi in dieser 
ersten Übersetzung ins Lateinische zu lesen, war der, dass bereits kurz nach Erschei-
nen des Werks im Jahr 1711 dessen weitere Verbreitung gestoppt wurde. Bereits 
Mitte des Jahres 1710 hatte nämlich Papst Clemens XI per Dekret („Cum Deus 
Optimus“) beschieden, dass die chinesischen Riten nicht zu akzeptieren seien, und 
damit den seit vielen Jahren schwelenden Ritenstreit, der zwischen den mit den 
Jesuiten konkurrierenden Orden in der Chinamisssion, insbesondere den Domini-
kanern, entbrannt war, beendet, allerdings nicht im Sinne der Jesuiten.15 

Offenbar hatte Noël, der von Kaiser Kangxi persönlich damit beauftragt worden 
war, nach Europa zu reisen, um für Klarheit im Ritenstreit zu sorgen,16 sowohl die 
Veröffentlichung seiner Classici Sex als auch eines weiteren Werks, in dem er die 
philosophischen Begriffe der chinesischen Quellen thematisch zusammengestellt 
hatte, Philosophia Sinica, mit der Hoffnung verbunden, dass deren Veröffentlichung 
die Kirchenoberen davon überzeugen werde, dass die chinesischen Riten und der 
chinesische Himmelsbegriff mit dem Christentum durchaus vereinbar seien.17  

Wie später noch genauer erläutert werden wird, hatte Noël hier offenbar eine 
Wende im Hinblick auf den Umgang mit dem sogen. Neokonfuzianismus – im 
Chinesischen lixue 理學 (Lehre von dem [allem zugrundeliegenden] Prinzip) – 
vollzogen, indem er insbesondere die Kommentare des Zhu Xi, die von den Überset-
zern der Couplet-Ausgabe zuvor überwiegend kritisch beurteilt worden waren, 
nunmehr positiv hervorhob, um die Kompatibilität konfuzianischer Schlüsselbegrif-
fe mit Konzepten der rationalen europäischen Scholastik aufzuzeigen und zu bewei-
sen, dass der Himmelsbegriff des Konfuzianismus, ebenso wie die chinesischen Riten, 
bewiesen, dass die alten Chinesen das Konzept eines Schöpfergottes hatten.18 

                                                                    
eo tamen si Confucius manisset, illam gloriam, quae aucta est demum post integrum sae-
culum, atque vivente quidem Mentio, non esset adeptus. 

15  Zu den drei zentralen Themen des Ritenstreits siehe den Überblick bei Standaert 2001, 
bes. 680f, sowie Rule 2003. 

16  Hierzu siehe die Einführung von Li 2017, 8. 
17  Vendé 2023, 27ff. 
18  Wie Vendé 2023, 22-25, anhand verschiedener Dokumente aufzeigt, sei Noël anfangs 

deutlich gegen die neokonfuzianischen Schriften eingestellt gewesen sei, habe jedoch zwi-



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 101 
 

In der Überzeugung, dass eine von den Kirchenoberen zuvor bereits erteilte 
Druckerlaubnis noch immer Gültigkeit habe, ließ Noël dies auf dem Titelblatt 
sogar angeben (Superiorum permissu). Als dann jedoch der Vatikan den General-
oberen des jesuitischen Ordens im November 1711 aufforderte, eine Gehorsams-
erklärung an den Papst zu richten, wurde die weitere Verbreitung beider Werke 
vom Orden selbst verboten.19 

Auf die frühe Rezeptionsgeschichte der Classici Sex kann hier nicht im Detail 
eingegangen werden.20 Ein Zeitzeuge, der für viele andere stehen mag, war Georg 
Bernhard Bilfinger (1693–1750), der in seinem 1724 erschienenen Werk Specimen 
doctrinae veterum Sinarum auf das Erscheinen der Übersetzung des Mengzi in Noëls 
Ausgabe hinwies und zugleich beklagte, dass es sehr schwer sei, ein Exemplar davon 
zu ergattern, und er nicht verstehe, warum es nur so wenige davon gebe.21 Die Über-
setzungsleistung Noëls wurde in der frühen Sinologie zunächst überwiegend nega-
tiv beurteilt, wobei hier wohl das Urteil des französischen Sinologen Jean-Pierre 
Abel-Remusat (1788–1832) maßgeblich war, der in einer Rezension vor allem die 
Übersetzungsleistung seines eigenen Schülers Stanislas Julien (1797–1873) gegen-
über Noëls Übersetzung des Mengzi-Textes hervorheben wollte, indem er den 
wortreichen Stil von Noël kritisierte und meinte, dass doch gerade dieser chinesi-
sche Autor der europäischen Leserschaft besonders gefallen könne.22 

Es scheint, als habe erst gegen Ende des 20. Jahrhunderts im Zusammenhang 
mit der Aufarbeitung von Christian Wolffs Beschäftigung mit der chinesischen 
Staatsphilosophie auch eine Neubewertung der übersetzerischen Leistung Noëls 
eingesetzt. So betonte Michael Albrecht in der ausführlichen Einführung zu seiner 

                                                                    
schen 1698 und 1700 eine Wendung hin zu einer Akzeptanz der neokonfuzianischen 
Gedanken vollzogen. – Erwähnt sei noch, dass Noel eine einzige Schrift in chinesischer 
Sprache verfasste. Sie hat den Titel Renzui zhizhong 人罪至重/ De gravitate peccati ho-
minis und wurde 1698 in Peking veröffentlicht. Hierzu siehe auch Pan Fengjuan 2012, 
der zeigt, dass Noël bei seiner Argumentation über die menschliche Sünde u. a. auch auf 
den Mengzi verwiesen habe, dessen These vom ursprünglichen Gutsein der menschli-
chen Natur der christlichen Sündenlehre jedoch widerspreche, da nur Gott selbst den 
Menschen auf den Weg zum Guten bringen könne. 

19  Meynard 2018, 220f. Zu Noëls Philosophia Sinica siehe auch Meynard und Canaris 2023, 
die hier das erste von drei Traktaten, die Abhandlung über Gott (De Cognitione primi En-
tis, seu Dei apud Sinas), übersetzt und kommentiert haben. 

20 Für einen Überblick siehe Mungello 1983, 532f. 
21 Bilfinger 1724, 17. 
22 Abel-Remusat 1826. 



102 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
1985 erschienenen Übersetzung von Wolffs Redetext ins Deutsche den großen 
Einfluss, den die Classici Sex Noëls auf Wolff hatten.  

Der 2011 beim Olms Verlag publizierte Nachdruck eines in der Stadtbibliothek 
Trier aufbewahrten Exemplars von Noëls Classici Sex suggeriert sodann gleich mit 
der Überschrift „Christian Wolff. Gesammelte Werke, Materialien, Dokumente“, 
unter der er erschien, dass dieses Werk eine wichtige Grundlage für Wolff dargestellt 
habe. Dem Nachdruck vorangestellt ist eine Einleitung von Henrik Jäger, der darin 
die Hoffnung formuliert, dass die weitere Forschungsarbeit zu einer Neugewichtung 
von Noëls Classici Sex auf Wolffs Leben und Denken führen werde.23 Wie er in einer 
Fußnote hinzufügt, sei es ihm bislang „auch nach zwei Jahren Recherche […] nicht 
gelungen“, zur Frage des Rezeptionsprozesses „erhellende Vorarbeiten zu finden“.24 

In einem Aufsatz von 2012 zur „Konfuzianismusrezeption als Wegbereitung der 
deutschen Aufklärung“ äußert Jäger zudem die Vermutung, dass unter den konfuzi-
anischen Texten zur Staatslehre Wolff am stärksten durch den Text des Mengzi 
beeinflusst sein dürfte.25 In einem weiteren Beitrag, der 2017 in einem von Li 
Wenchao herausgegebenen Jubiläumsband zu Johann Gottfried Leibniz (1646–
1716) und „300 Years of Discours sur la théologie naturelle des Chinois“ erschien, 
befasst sich Jäger mit einem anderen wichtigen Werk von Noël, seiner Philosophia 
Sinica, und zeigt darin auf, wie Noël in deren drittem Teil, der „Ethica Sinica“, 
Schlüsselbegriffe der chinesischen Staatsphilosophie auf der Basis der Nikomachi-
schen Ethik des Aristoteles eingeordnet habe.26 

In einem im Februar dieses Jahres erschienenen FAZ-Artikel schließlich beklagt Jä-
ger, dass die Übersetzung des Noël selbst heute noch verschwiegen werde, etwa von 
der Wolff-Gesellschaft, auch wenn diese einerseits im Jahr 2018 ein Handbuch 
Christian Wolff herausgebracht habe und 2023 einen Tagungsband zum Thema 
„Tugend ohne Gott“, bei dem der Name von Noël allerdings nur zweimal in einer 
Fußnote genannt und ansonsten die Übersetzung von Richard Wilhelm herangezo-
gen worden sei. Dabei, so Jäger, sei es doch der Mengzi gewesen, der dank Noëls 
Übersetzung besonders Eindruck auf Wolff gemacht habe, der Philosoph, der „vor 
2300 Jahren als erster Denker der Weltgeschichte über die Würde aller Menschen 
nachgedacht“. habe.27 

                                                                    
23 Jäger 2011. 
24 Jäger 2011, 11, Fn. 5. 
25 Jäger 2012, 5. 
26  Jäger 2017, bes. 135-139. 
27  Jäger 2025. Diesen Gedanken hat Jäger auch in der Einleitung zu seinem 2010 beim 

Ammann Verlag erschienenen Mencius-Lesebuch, das den Untertitel ”Den Menschen ge-



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 103 
 

Doch sind tatsächlich gerade in den letzten Jahren mehrere weitere Werke erschie-
nen, die sich mit den Übersetzungen Noëls eingehend befassen. So hat Thierry Mey-
nard bereits 2011 in seiner Monographie Confucius Sinarum Philosophus eingehende 
Vergleiche zwischen diesen (überwiegend auf Intorcetta zurückgehenden) Überset-
zungen und den Classici Sex des Noël vorgenommen; im Jahr 2023 legte Meynard 
zusammen mit Daniel Canaris eine Übersetzung des ersten Teils von Noëls ebenfalls 
1711 veröffentlichter Philosophia Sinica, „De Cognitione primi Entis, seu Dei apud 
Sinas“ (Über das Wissen vom Ersten Wesen oder von Gott bei den Chinesen) vor.28 
Erst letztes Jahr erschien zudem eine umfangreiche Monographie von Pierre Galassi, 
die sich ebenfalls schwerpunktmäßig mit diesem ersten Teil dieses Werks von Noël 
befasst, jedoch dabei auch auf Noëls Rolle im Ritenstreit und die Bedeutung von 
Noëls Werk für die Ethik Wolffs eingeht.29 

Im Folgenden sei die Frage, welche Bedeutung speziell der Lehre des Meng Ke in 
Christian Wolffs Oratio30 zukommt, in drei Schritten behandelt. Zunächst werden 
jene Stellen besprochen, an denen dieser direkt auf die Person oder den Text Mencius 
Bezug nimmt; als nächstes wird geprüft, was Wolff aus seiner Lektüre sowohl der 
Classici Sex als auch des Sinarum Philosophus über den Konfuzianismus insgesamt 
und den Text des Meng Ke im Besonderen entnommen hat; und als drittes soll 
schließlich ermittelt werden, wieviel menzianisches Gedankengut Wolff aufgenom-
men und seinen eigenen Überlegungen gegenübergestellt hat, auch da, wo keine di-
rekten Erwähnungen nachweisbar sind. 

Direkte Bezugnahmen Wolffs auf Meng Ke und den Mengzi-Text 

Der früheste Nachweis dafür, dass Wolff Noëls Classici Sex gekannt haben muss, 
ist eine Rezension aus dem Jahr 1712. Tatsächlich handelt es sich sogar um zwei 
Rezensionen; denn der erste Teil erschien in der Ausgabe vom März und die zwei-
te in der von April 1712 in den Acta Eruditorum.31 Zwar sind beide nicht nament-

                                                                    
recht” trägt, formuliert und dort in Verbindung mit der Bedrohung der Menschheit 
durch die fortscheitende Umweltzerstörung gebracht. 

28  Meynard und Canaris 2023. Zuvor hatte sich Meynard 2018 bereits speziell mit dem 
chinesischen Begriff taiji 太極 (wörtlich: das Höchste, Äußerste) in Noëls Philosophia 
Sinica befasst. 

29  Galassi 2024. 
30  Die Analyse der Oratio schließt dabei ausdrücklich die – gegenüber dem eigentlichen 

Redetext um ein Vielfaches ausführlicheren – Anmerkungen Wolffs mit ein. 
31  Siehe Wolff 1712 a, b. Eine weitere Kurzrezension, die in der Zeitschrift Mémoires de 

Trévoux (Nov. 1713, 2002-2005), ebenfalls anonym, erschien und die mehrfach in der 
Sekundärliteratur ebenfalls Wolff zugeschrieben wurde, stammt mit Sicherheit nicht von 



104 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
lich gezeichnet, doch hat Carl Günther Ludovici (1707–1778) in seinem Eintrag 
zu Christian Wolff eine klare Zuordnung beider Texte zu Christian Wolff vorge-
nommen.32 In der zweiten, ausschließlich auf den Mengzi als den vierten Teil der 
Classici Sex bezogenen Rezension werden die sieben Doppelkapitel des Mengzi 
inhaltlich in der von Noël gewählten Gliederung besprochen.33 Dass Wolff dem 
Mengzi eine eigene Besprechung widmete, könnte zwar bedeuten, dass Wolff die-
sem Text eine besondere Bedeutung beimaß,34 doch ist der Inhalt der Rezension 
noch kein wirklicher Beweis dafür, dass Wolff die Mengzi-Übersetzung Noëls ge-
nau gelesen hat; denn ein Vergleich zwischen dem, was Wolff unter den einzelnen 
Kapiteln schreibt, und den Inhaltsangaben, die Noël selbst seiner Übersetzung vor-
ausgeschickt hat, erweist, dass Wolff diese – wenn auch in Auszügen – einfach aus 
Noëls Kapitelübersicht exzerpiert hatte.35 Ganz am Ende seiner Rezension bringt 
Wolff noch Auszüge aus dem 5. Doppelkapitel des Mengzi, in dem Meng Ke auf 
die Frage eines Schülers antwortet, der mehr über das Rängesystem des Zhou-
Hauses und die jeweiligen Einkommen der sozialen Schichten wissen möchte.36 

In seiner Oratio erwähnt Wolff den Meng Ke insgesamt viermal.37 Die erste 
Erwähnung steht im Zusammenhang mit einer Aufzählung der von Noël unter 
dem Titel Classici Sex zusammengestellten und von ihm übersetzten konfuziani-
schen Schriften, die er den drei zuvor im Philosophus Sinarum von Jesuiten über-
setzten Schriften gegenüberstellt.38 Über Meng Ke schreibt er: 

                                                                    
ihm, sondern wurde vermutlich von einem der Jesuiten, die auch für die Herausgabe die-
ser Zeitschrift verantwortlich waren, verfasst, der gut vertraut mit dem negativen Urteil 
von Ordensbrüdern über den Mengzi war und dieses offenbar etwas zurechtrücken wollte. 

32 Ludovici, „Christian Wolf“, in Zedlers Lexikon, Bd. 58, 664. 
33  Noël hatte das Werk in zwei Bücher (libri) eingeteilt, von denen das erste in sechs und 

das zweite in acht Kapitel (caput)untergliedert ist. 
34 Vielleicht weil Noël in seinem Vorwort stolz darauf hinweist, dass er dem Leser hier die 

Übersetzung des Mengzi vorlegt. Allerdings hat Wolff, wie er in seiner Oratio schreibt, 
erst nach Noëls Werk auch die Couplet-Ausgabe kennengelernt, in der der Text des 
Mengzi eben noch nicht enthalten ist. 

35 Siehe Noël 1711, „Index et Synopsis librorum“, c1-3. 
36  Mengzi 10.2/51/15-52/26, „Wanzhang, xia“ 萬章下. Siehe Wolff 1712, 228f; vgl. Noël 

1711, Teil 2, Kap. 4, § 10-15, 384-386. Warum Wolff gerade diese Textstelle wörtlich 
wiedergegeben hat, ist mir allerdings nicht recht ersichtlich. 

37  Allerdings sind diese Erwähnungen allesamt Teil des ausführlichen Anmerkungsappa-
rats Wolffs und somit nicht Teil der von ihm ursprünglich gehaltenen Rede. 

38 Wolff 1726, 81, Anm. 138; Üs. Albrecht 1985, 218-221. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 105 
 

Menzius ist der andere Philosoph von großem Ruhm bei den Chinesen; er wurde im 
Jahre 371 vor Christus geboren und starb im Alter von 84 Jahren. Wenn er auch nicht 
ein so hohes Ansehen erlangte, wie es Konfuzius bei den Seinen gewann, so erinnert sich 
doch die Nachwelt noch heute dankbar an seine Verdienste, ja, seine Nachkommen ge-
nießen deswegen bei Hofe königliche Privilegien. Siehe die chronologische Tafel 15, 16. 
Er war ein Schüler von Tse Sse, dem Enkel des Konfuzius und getreuen Interpreten sei-
nes Großvaters. Die Lehre Chinas trägt er deutlich vor, und zusammenhängender, als 
das in den übrigen klassischen Büchern zu geschehen pflegt.39 

Dies ist vermutlich die Stelle bei Wolff, auf die Carpzov mit seiner Bemerkung 
über jenen „anderen Philosophen“ anspielt. An einer weiteren Stelle beschreibt 
Wolff das, was er aus der konfuzianischen Tugendlehre und insbesondere aus 
Beispielen, die er dem Mengzi zuschreibt, entnommen hat, so: 

Die Nacheiferung, die durch die Nachahmung der Tugend vollzogen wird, wird mit 
Lob bedacht, nicht mit Schelte. In diesem Sinne eben werden vortreffliche Beispiele 
herausgestellt, auf daß wir uns bemühen, nach der Tugend, die wir an anderen bewun-
dern, selbst eifrig zu streben. Beispiele hierfür werden im „Mencius“ gegeben, im vierten 
klassischen Buch des chinesischen Reiches.40 

Zwar werden im Mengzi durchaus etliche Beispiele für Menschen gegeben, die Vor-
bildern nacheifern, etwa den weisen alten Königen, doch gilt dies mindestens ebenso 
sehr für die Beispiele des Lunyu und stellt meiner Ansicht nach noch kein Alleinstel-
lungsmerkmal des Mengzi dar. 

An einer Stelle, kurz vor dem Ende seiner Rede, bringt Wolff ein wörtliches Zi-
tat aus Noëls Übersetzung des Mengzi, allerdings bezeichnet er diese, wohl weil 
kurz zuvor im Mengzi von diesem die Rede ist, irrtümlich als Worte, die Meng Ke 
aus dem Munde des Kong Qiu überliefert habe. Der Passus lautet: 

                                                                    
39 Wolff 1726, 81, Anm. 138: Memcius est alter magni nominis Philosophus apud Sinas, qui A. 

371. ante Christum natus anno aetatis 84. obiit. Etsi tantam autoritatem non fuerit consecu-
tus, quantam Confucius inter suos obtinuit; grata tamen mente ejus merita hodienum recolit 
posteritas, quoniam ejus posteritas hodienum in aula privilegiis regiis utitur. Vid. Tabula 
Chronologica f. 15,16. Discipulus fuit nepotis Confuciani Tsu Su, genuini avi sui interpretis. 
Doctrinam Sinicam dilucide et magis cohaerentem proponit, quam in ceteris libris classicis fieri 
solet. Üs. Albrecht 1985, 221. 

40 Wolff 1726, 93, Anm. 176f: (176) Aemulatio, quae virtutis imitatione absolvitur, in laude 
ponitur, non in vituperio. Ideo enim praeclara exempla proponuntur, ut virtutem, quam in 
aliis admiramur, ipsimet consectari studeamus. (177) Occurrunt exempla istiusmodi in 
Memcio, quarto imperii Sinensis libro classico (not. 138). Üs. Albrecht 1985, 241. 



106 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 

Konfuzius hat einst – nach dem Zeugnis des Mencius, einem bei den Chinesen be-
rühmten Philosophen, im vierten klassischen Buch des chinesischen Reiches, welches 
nach ihm benannt ist – über das chinesische Reich die folgende Meinung geäußert: 
„Unser chinesisches Reich“, sagt er, „unterscheidet sich deswegen von anderen, weil in 
ihm die wahren Lehren der Ehrbarkeit, Gerechtigkeit und Weisheit vermittelt werden. 
Daher habe ich schon vor langer Zeit gehört, daß unsere chinesische Staatslehre zur 
Veränderung und Verbesserung der ungebildeten Sitten auswärtiger Völker führt; nie-
mals aber habe ich gehört, daß jene die Sitten ihrer Anhänger zu den ungebildeten Sit-
ten der Wilden verändert und entstellt hätte“.41 

Wolff nutzt das Zitat aus dem „Teng Wengong“-Kapitel des Mengzi42 allerdings vor 
allem, um dessen Aussage auf die Friedrichs-Universität Halle zu übertragen und mit 
einem scherzhaften Zungenschlag die Hoffnung zu äußern, dass diese Feststellung 
doch auch für die Studierenden zutreffen möge, die ein Jahr lang hier studiert haben, 
so dass man sagen könne, diese Universität unterscheide sich von anderen Universi-
täten, weil „in ihr die wahren Lehren der Ehrbarkeit, Gerechtigkeit, Weisheit, 
Frömmigkeit und Bildung vermittelt“ werden.43 

Insgesamt lässt sich somit aus den von mir bislang gefundenen direkten Bezug-
nahmen auf Meng Ke bei Wolff wenig entnehmen, was auf eine tiefergehende 
Wahrnehmung Wolffs von Meng Kes Denken als eigenständiger Lehre deuten 
ließe. Zumindest lässt sich allerdings, um nochmals auf meine etwas provokante 
Ausgangsfrage zurückzukommen, sicher sagen, dass Wolff bei seiner Lektüre nicht 
nur weit über die ersten Sätze des Mengzi hinausgekommen, sondern es zumindest 
bis zum fünften der insgesamt sieben Doppelkapitel gebracht haben muss.44 

Im nächsten Schritt sei nun etwas weiter ausgeholt und nachvollzogen, was 
Wolff den beiden Ausgaben, die ihm bei der schriftlichen Ausarbeitung seiner 
Rede zur Verfügung standen, im Hinblick auf die Lehre des Meng Ke als Teil der 

                                                                    
41 Wolff 1726, 106, Anm. 209: Confucius olim, referente Memcio, celebri apud Sinenses Philoso-

pho, in libro quarto Classico Imperii Sinensis, qui ab ipso nomen habet, de regno Chinae judi-
cium laturus: Nostrum, inquit, Chinae Regnum ideo ab aliis differt, quia in eo vera honestatis, 
aequitatis, sapientiae praecepta traduntur. Hinc pridem ego audivi, civilem nostrae Chinae 
disciplinam conducere ad immutandos et reformandos incultos exterarum gentium mores; 
nunquam autem audivi, eam immutasse et deformasse suorum sequacium mores in incultos 
mores barbarorum. Üs. Albrecht 1985, 261. Siehe Mengzi 5.4/29/20f; vgl. Noël 1711, 303. 

42  In der Zählung von Noël ist dies Teil 2, Kap. 4. 
43  Wolff 1726, 106, Anm. 209; Albrecht 1985, 261-263. 
44  Siehe den Passus, den Wolff am Ende seiner Mengzi-Rezension ausgewählt hatte. [S. 7 

sowie Fn. 36.] 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 107 
 
konfuzianischen Lehre entnommen hat und wie er diese in ihrem zeitgenössischen 
Kontext wahrgenommen hat. 

Zu Wolffs vergleichender Lektüre der Ausgaben von Couplet und Noël 

Wie Wolff in einer Anmerkung zu seiner Oratio schreibt, habe er zu dem Zeit-
punkt, als er seine Rede mündlich hielt, also im Jahre 1721, als einzige Übersetzung 
konfuzianischer Schriften die Classici Sex Noëls gekannt. Erst bei der Vorbereitung 
der – fünf Jahre später – veröffentlichten schriftlichen Fassung habe er sich sodann 
primär auf den Sinarum Philosophus, also die Couplet-Ausgabe, gestützt, und zwar 
vor allem wegen dessen weiterer Verbreitung, obwohl er die Ausgabe von Noël 
bevorzuge.45 

Tatsächlich kann man aus Formulierungen Wolffs an etlichen Stellen seiner O-
ratio unmittelbar erkennen, dass er bei der Vorbereitung seines Redetexts zur Publi-
kation beide Ausgaben nebeneinander benutzt haben muss. So bezieht er manche 
Informationen ausdrücklich aus Couplet, etwa aus dessen chronologischer Tabelle46 
oder Inhalte aus dem Vorwort, dessen erste Hälfte von Intorcetta stammt und dessen 
zweite Hälfte von Couplet selbst verfasst wurde, andere wiederum entnahm er der 
Ausgabe des Noël. Auch wenn, wie bereits erwähnt, die Couplet-Ausgabe keine 
Übersetzung des Mengzi-Texts enthält, finden sich in dessen ausführlichem Vorwort 
durchaus relevante Aussagen über Meng Ke und insbesondere über die Frage, wie der 
Umgang der späteren chinesischen Kommentatoren mit diesem Philosophen zu 
bewerten sei, also Aussagen, die Wolff möglicherweise bei seiner Gewichtung des 
Mengzi-Texts beeinflusst haben könnten. 

Gleich im ersten Abschnitt des ersten Teils der Einführung der Couplet-Ausgabe 
wird die Frage nach der ersten Autorenschaft der chinesischen Klassiker gestellt. An 
dessen Ende werden die von Intorcetta und seinen Ordensbrüdern übersetzten drei 

                                                                    
45 Wolff 1726, 62, Anm. 85; Üs. Albrecht 1985, 193. Wolffs positive Einstellung gegenüber 

Noëls Ansatz könnte auch damit zusammenhängen, dass er ihn schon zuvor als Verfasser 
eines mathematisch-naturwissenschaftlichen Werks, der Observationes Mathematicae et 
Physicae in India et China factae (Gemachte Beobachtungen zur Mathematik und Physik 
in Indien und China), herausgegeben 1710, kennengelernt und dieses 1711 in den Acta 
Eruditorum rezensiert hatte. Siehe Wolff 1726, 73, Anm. 112; Üs. Albrecht 1985, 209; 
vgl. Noël 1710; Wolff 1711. 

46  „Tabula Chronologica Monarchiae Sinicae“, in: Couplet 1687. Diese wurde, wie auch 
aus dem in den Sinarum Philosophus vor der Tabelle eingefügten Titelblatt hervorgeht, 
von Couplet selbst verfasst, ebenso wie der 2. Teil des umfangreichen Vorworts 
(„Proëmialis Declaratio“, im folgenden „Proëm.“). 



108 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
der Vier Bücher vorgestellt und auch das Buch Mengzi kurz angesprochen. Über 
dieses wird gesagt: 

Das vierte Buch kommt, in Bezug auf Quantität, den drei anderen gleich. Sein Autor, 
Mem-çu oder Memcius, wurde von uns bereits mehrfach erwähnt: Er spricht über die Na-
tur, die Riten, die Sitten und Pflichten. Keiner unter den Alten kommt näher an unsere 
Art des Philosophierens heran als er. Er ist scharfsinnig und weit produktiver als Konfuzi-
us. Und er übertrifft ihn wahrhaftig selbst ihn an Eloquenz, jedoch nicht in Bezug auf Un-
schuld, Bescheidenheit, Strenge und Ehrlichkeit.47 

Sodann folgt die Warnung, man möge dieses Buch, ebenso wie andere Werke, die 
dem Konfuzius oder einem seiner Schüler ebenfalls zugeschrieben werden, darun-
ter Xiaoxue und Xiaojing, „mit Vorsicht“ (cum grano salis) behandeln.48 

Für Wolff jedoch erfolgte, wie bereits erwähnt, der erste Kontakt mit dem Kon-
fuzianismus durch die Classici Sex des Noël. Und Noël stellt in seinem Vorwort zu 
diesem Werk das Buch Mengzi stolz als das vierte der Sishu vor, mit den Worten: 

Das vierte Werk heißt Mem Tsu, also das Buch des Doktors Memcius, in dem er 
hauptsächlich die für eine gute Regierungsführung notwendige Frömmigkeit und Ge-
rechtigkeit, die Irrtümer der verschiedenen Sekten und das angeborene Gutsein der ra-
tionalen Natur erörtert.49 

                                                                    
47 Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 1, § 1: „Qui Libri Classici et Primae Authoritatis“ (Die 

klassischen Bücher und ihre erste Autorenschaft), XXI: Quartus liber, si molem spectes, 
tres reliquos unus aequat; Author illius Mem-çu, seu Memcius jam saepiùs à nobis memo-
ratus: de naturâ, ritibus, moribus, officiis disputat; nullusque Priscorum propiùs ad 
nostram philosophandi rationem accessit: acutus est, multoque copiosior quàm Confucius: 
Et vero vicit hunc ipse procul dubio facundiâ, at non item vitae innocentiâ, modestiâ, severi-
tate ac probitate. Vgl. Üs. Meynard 2011, 258f. Zu den Hintergründen, warum der 
Mengzi-Text von den Jesuiten vor Noël nicht übersetzt wurde, siehe auch Meynard 
2011, 11, ebenda, Fn. 23. 

48  Diese zwiespältige Haltung der jesuitischen Übersetzer gegenüber Meng Ke dürfte vor 
allem daher rühren, dass dieser, wie es im Vorwort von Couplet heißt, als jemand, der be-
reits in einer Zeit lebt, als die Zhou-Dynastie niederging und ein Jahrhundert nach Konfu-
zius lebte, selbst bereits das Unglück seiner eigenen Zeit beklagt habe (Memcius qui [...] 
Confucium uno post seculo secutus est, suorum temporum calamitatem deplorans testetur), in 
der Philosophen wie Yang Zhu und Mo(zi) aufgekommen seien und die konfuzianische 
Lehre verfälscht hätten. Siehe Couplet 1687, „Proëm.“,Teil 1, § 2: „De Librorum Classico-
rum Interpretibus“ (Über die Interpreten der klassischen Bücher), XXII. 

49  Noël 1711, „Praefatio ad Lectorem“, 4: Quartus dicitur Mem Tsu, id est, liber Doctoris 
Memcii, in quo agit praecipué de pietatem et equitate ad bonum regimen necessaria, de va-
riis Sectarum erroribus, de innata naturae rationalis bonitate. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 109 
 
Wie Wolff in seiner Rede betont, musste er bei der Lektüre von Noëls Überset-
zung erst einen hermeneutischen Prozess durchlaufen, um die dort verwendeten 
Begrifflichkeiten mit seinen eigenen kompatibel zu machen. Er schreibt: 

Als ich die klassischen Bücher des chinesischen Reiches aufmerksam studierte, war ich si-
cher, daß die ältesten Chinesen, besonders Konfuzius, denselben Begriff hatten, wenn 
auch verworren und gar nicht deutlich, so daß er nur von einem, der ihn besitzt, erkannt 
werden kann. Nachdem ich die Lehren und Tatsachen, die in diesen Büchern vorkom-
men, auf allgemeine Gründe gebracht hatte, sah ich ein, daß auch das Handeln der Chine-
sen zu dem meinigen paßt.50 

Mehrmals betont Wolff, dass er die Gedanken, die er diesen Texten fand, zuerst selbst 
gedacht und erst dann in den chinesischen Texten bestätigt gefunden habe. Bemer-
kenswert ist auch eine Aussage über Noël, die er in seiner Rede unter die Überschrift 
„Warum die chinesischen Lehren dem Verfasser anders zu sein scheinen als dem 
Übersetzer“ (Cur Autori Sinensia alia apparuerint, quam Interpreti) gesetzt hat: 

Nachdem nämlich der oben erwähnte Übersetzer der klassischen Bücher des chinesischen 
Reiches – ein Mann von Scharfsinn und Urteilskraft – den Fleiß von mehr als zwanzig 
Jahren darauf gewendet hatte, sie eifrig durchzuarbeiten, um ihren echten Sinn (den er, wie er 
bekennt, oft mit dem Verstand nicht ganz leicht herausgefunden hat) richtig einzusehen, 
meinte er endlich in dem Vorwort, das seiner Übersetzung vorausgeschickt ist, daß darin 
nicht eine geheime und erhabene Lehre enthalten sei, sondern nur eine gewöhnliche Ethik, 
eine Ordnung der Sitten, eine Lehre von der Familie und in der Regel eine Lehre von der 
rechten Regierung, so daß ihn nicht so sehr die Vortrefflichkeit der Argumente und des Stof-
fes selbst, als vielmehr die ungeheuer große Menge von Leuten, die sich mit diesen Dingen 
beschäftigen, dazu bewog, die Übersetzung in Angriff zu nehmen, die von anderen einige 
Male versucht, aber in den mehr als hundert Jahren, seit die Missionierung Chinas ange-
fangen hatte, nicht beendet worden war. Ich dagegen fand schon bei der ersten flüchtigen 
Durchsicht dieser Bücher heraus, daß in ihnen eine geheime Weisheit verborgen sei, 
wenn auch Geschick nötig sei, sie zu ermitteln; ich sah nämlich ein, daß das, was darin 
ohne Ordnung dargelegt zu sein scheint, in der schönsten Verknüpfung miteinander 
zusammenhängt, wenn man es genauer betrachtet, und daß man von dem, was nicht 
durch Gründe gesichert ist und ungeschützt behauptet wird, herausfinden kann, daß es 
mit den besten Gründen gesagt ist, sobald man es einer Überprüfung unterzieht.51 

                                                                    
50 Wolff 1726, „Praefatio“, V: Cum libros classicos Imperii Sinensis attenta mente evolverem; 

nullus dubitavi, quod Sinis antiquissimis, Confucio praesertim, eadem fuerit notio, etsi confusa, 
minime distincta, ut non agnoscatur nisi a possidente. Postquam praecepta et facta in libris 
istis obvia ad rationes generales revocassem, nec praxin Sinarum a mea abludere intelligebam. 
Üs. Albrecht 1985, 7. 

51 Wolff 1726, 79-83: Etenim cum laudatus supra interpres librorum classicorum imperii 



110 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
Mit dem Hinweis auf das „Studium von über zwanzig Jahren und mehr“ (viginti 
annorum et amplius studium), das Noël an seine Übersetzung verwandt habe, dass 
es sich nicht um eine „geheime und erhabene Lehre“ (reconditam, aut sublimita-
te … doctrinam) handle, die darin enthalten sei, sondern nur eine „gewöhnliche 
Ethik“ (solam Ethicen vulgarem), sowie mit dem auf die große Anzahl an Men-
schen im asiatischen Raum, die diese Texte kennen, fasst Wolff die wesentlichen 
Inhalte dessen zusammen, was Noël selbst in dem kurzen Vorwort zu seiner Über-
setzung formuliert hatte.52 Allerdings lässt er mit der Aussage, dass er aus einer – 

                                                                    
Sinensis, vir acumine ac judicio pollens, viginti annorum et amplius studium in iis pervol-
vendis non segniter posuisset, ut genuinum sensum, quem plerumque intellectu non adeo fa-
cilem se deprehendisse fatetur, satis assequeretur; tandem in praefatione versioni praemissa 
judicavit, non reconditam ac sublimem ibi contineri doctrinam, sed solam Ethicen vulga-
rem, morum compositionem, familiae disciplinam et fere semper boni regiminis artem, adeo 
ut non tam ipsa argumenti ac materiae praestantia, quam ingens hominum multitudo, qui 
illis dant operam, ipsum impulerit ad aggrediendum versionem, aliquoties ab aliis tenta-
tam, sed centum et amplius annis, ex quo missio Sinensis exordium coeperat, non absolutam: 
ego contra libros istos vix obiter inspiciens reconditam quandam in iis sapientiam abscon-
ditam esse deprehendi, utut arte opus sit ad eam eruendam: intellelexi enim, quae nullo ibi 
ordine digesta comparent, pulcherrimo nexu inter se cohaerere, siquidem intimius inspici-
antur, et quae nulla ratione munita nude affirmantur, summa cum ratione dicta de-
prehendi, ubi ad examen revocantur. Üs. Albrecht 1985, 49ff. 

52 Siehe Noël 1711, a2 („Praefatio ad Lectorem“): Deinde nec reconditam, aut sublimitate mi-
ram tibi finge doctrinam; solam Ethicen vulgarem, morum compositionem, Familiae discipli-
nam, et fere semper boni regiminis, ad quod omnia sua dicta referunt, artem hi libri spectant. 
Unde non tam ipsa nova argumenti ac materiae praestantia, quam ingens hominum multi-
tudo, qui illis dant operam, me impulit ad aggrediendam istam laboriosam versionem; siqui-
dem omnes pueri Sinenses, qui in urbibus, oppidis, pagis artem legendi et scribendi addiscunt, 
(et sunt copiosissimi,) hos quinque libros […] non tantum legunt ac perlegunt, sed etiam peni-
tus memoriae mandant. Et quicumque ad obtinendum Baccalaureatus gradum se examini 
fubjiciunt, decerptas ex his libris sententias ad breves quasdam orationes componendas a pro-
vinciali litterarum Praefecto accipiunt. „Stell dir von daher keine verborgene oder erhabene 
Lehre vor; diese Bücher behandeln nur die allgemeine Ethik, die Gestaltung der Sitten, die 
Disziplin der Familie und fast immer die Kunst der guten Regierung, auf die sich alle ihre 
Sprüche beziehen. Daher war es nicht so sehr das neue Thema und die Bedeutung des Mate-
rials selbst, sondern vielmehr die große Zahl der Menschen, die sich damit befassen, die mich 
dazu bewogen, diese mühsame Version in Angriff zu nehmen. Tatsächlich lesen alle chinesi-
schen Kinder, die in den Städten, Gemeinden und Dörfern die Kunst des Lesens und Schrei-
bens erlernen (und es sind sehr viele), diese fünf Bücher […] nicht nur, sondern prägen sie 
sich gründlich ins Gedächtnis ein. Und diejenigen, die sich zur Erlangung des Bakkalaure-



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 111 
 
offenbar noch unvollkommenen – Übersetzung herausahnen könne, was der 
originale Verfasser tatsächlich meinte, ein nicht eben geringes Maß an Selbstbe-
wusstsein erkennen. 

Doch war sich Wolff zweifellos darüber im Klaren, dass er bei den chinesischen 
Texten auf die Sprachvermittlung durch einen Übersetzer angewiesen war. Er 
hatte auch verstanden, dass sich sowohl Noël als auch die Übersetzer der Couplet-
Ausgabe ihrerseits auf chinesische Interpreten stützten.53 Er gibt dabei zu erkennen, 
dass er, obwohl sich Noël selbst in seinem Vorwort hierzu nicht geäußert hat, um 
Differenzen zwischen den Übersetzern der Couplet-Ausgabe und Noël bezüglich 
dessen weiß, welche Kommentare heranzuziehen seien, und zeigt sich zuversicht-
lich, dass 

[…] jemand, der sorgfältiges Wissen mit genauer Methode verbunden habe, die echte 
Lehre der Chinesen von der falschen unterscheiden könne, wenn gelegentlich die Er-
klärung der Interpreten den Sinn zweideutig erscheinen lässt oder Noël nicht mit 
Couplet und seinen Mitarbeitern übereinstimme.54 

Er greift damit einen Gedanken auf, der im Vorwort der Couplet-Ausgabe aus-
führlich behandelt wird, nämlich dass es (in China) Diskussionen über die Wie-
derherstellung der Moral- und Staatsphilosophie der Chinesen gegeben habe. Die-
se Diskussionen kreisen um die Frage, ob man, um die Bedeutung der frühen kon-
fuzianischen Texte zu verstehen, auf die Erläuterungen späterer Kommentare 
angewiesen sei oder ob diese deren Sinn eher verfälschen. 

Ausgelöst wurden diese Diskussionen, wie bereits eingangs erwähnt, durch An-
griffe gegen die Jesuiten und ihre Missionierungsmethode von Seiten konkurrieren-
der Orden, besonders der Dominikaner. Den Ritenstreit hat Wolff, wie vor ihm 
auch bereits Leibniz,55 aufmerksam verfolgt. So schreibt er in seiner Oratio, eines der 

                                                                    
ats-Abschlusses der Prüfung unterziehen, erhalten Sätze aus diesen Büchern, aus denen sie 
einige kurze Reden bei den in den Provinzen abgehaltenen Prüfungen abzufassen haben.“ 

53  Wie Meynard (2011, 10), schreibt, legten Intorcetta und die übrigen Mitglieder des Überset-
zerteams großen Wert darauf, durch die Heranziehung von chinesischen Kommentato-
ren gerade auch gegenüber europäischen Lesern zu demonstrieren, dass sie nicht etwa nach 
eigener Willkür übersetzten, sondern sich ihre Übersetzung auf deren Autorität stütze. 

54 Wolff 1726, 8, Anm. 7: Multo igitur magis idem sufficit ad genuinam Sinarum doctrinam a 
spuria distinguendam, si quando explicatio interpretum sensum ancipitem fundit, aut Noelli-
us cum Coupleto et ejus Sociis non consentiat. Üs. Albrecht 1985, 89, 91. Vgl. Fn. 47. 

55 Leibniz hatte sich bereits in ähnlicher Weise zu der Morallehre der Chinesen in ihrer 
Wertigkeit gegenüber der Morallehre innerhalb der christlichen Offenbarung geäußert. 
Siehe etwa Leibniz’ Brief „Über den Kult und die Religion der Chinesen“ (August 1709), 
übersetzt und kommentiert in Widmaier und Babin 2017, 110-123, in dem sich Leibniz 



112 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
Kernthemen dieses Streits sei die Frage gewesen, ob „die alten Chinesen Atheisten 
gewesen seien oder ob sie irgendeine Kenntnis von Gott gehabt hätten“. Die Jesuiten 
hätten, so Wolff, die „alten Chinesen vom Schandmal des Atheismus gereinigt“. 
Couplet sei „mit Leib und Seele dabei, darzulegen, daß die Chinesen schon bei ihrem 
Ursprung durchaus über die Kenntnis und die Verehrung der wahren Gottheit 
verfügt hätten und wahrscheinlich einige Jahrhunderte hindurch dabei geblieben 
seien“.56 

Eine weitere zentrale Frage dieser Debatte, die Wolff ebenfalls in seiner Rede re-
flektiert, war die, wie das Wort tian 天 (wörtlich: Himmel) in Übersetzung wieder-
gegeben werden sollte. Die Jesuiten hatten zunächst eine Strategie verfolgt, bei der sie 
dem Papst gegenüber vertraten, dass die Chinesen, wenn sie davon sprachen, den 
Himmel zu verehren (jing tian 敬天), tatsächlich Gott meinten, weswegen auch an 
den Kirchen in China Tafeln mit diesen Schriftzeichen angebracht wurden, die der 
chinesische Kaiser im Sommer des Jahres 1675 mit einem Pinsel eigenhändig zu 
diesem Zweck geschrieben hatte.57 Zu dieser Frage findet man im Vorwort der 
                                                                    

mit der Frage befasst, ob die Chinesen einen Gottesbegriff hatten oder nicht. In einem 
Aufsatz mit dem Titel „Über die weltliche Konfuziusverehrung“, der einem Brief für An-
toine Verjus beilag, äußert sich Leibniz etwa zu jener Frage nach dem Gottesbegriff der 
Chinesen in dem Sinne, ob man nicht das Wort tian im Sinne einer „höchsten Macht, die 
über den Himmel selbst herrscht“, interpretieren könne. Siehe Widmaier 2006, 255. 

56 Wolff 1726, 38, Anm. 54: Sane Coupletus in Declar. prooem. part. 2. f. 54. et seqq. totus in eo 
est, ut adstruat, Sinas in ipso ortu notitia verique Numinis cultu non fuisse destitutos et in eo 
per aliquot secula probabiliter perseverasse. Üs. Albrecht 1985, 145, 147. Wolff bezieht sich 
dabei auf Couplet, der betont, dass sich schon Matteo Ricci (1552–1610) darum bemüht 
habe, gegen die neueren Interpretationen der klassischen Schriften anzugehen und zu ver-
suchen, die christliche Botschaft in den ursprünglichen Texten der Chinesen zu suchen. 
Siehe Couplet 1687, Teil 2, §1, 54: „Explicatur quod principium rerum tam materiale 
quam efficiens constituerint Sinae tam Prisci quam Moderni“ (Es werden die materiellen 
und effizienten Prinzipien der Dinge erklärt, wie sie die Alten und die Modernen festge-
legt haben); vgl. Meynard 2011, 157. 

57 Wie Wolff in seinem Redetext zu erkennen gibt, weiß er über diese Vorgänge genau 
Bescheid. Siehe Wolff 1726, 38f, Anm. 54. Üs. Albrecht 1985, 147. Vermutlich nahm er 
die Information wiederum aus Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 2, § 12: „De Lege Divina 
Librum edit in lucem P. Matthaeus Riccius; quo successu et fructu“ (Das Buch über das 
Heilige Gesetz hat Matteo Ricci ans Licht gebracht, mit Erfolg und Ergebnis), CXII; vgl. 
Meynard 2011, 231. – In diesem Abschnitt bezieht sich Couplet explizit auf Riccis 
Schrift Tianzhu shiyi 天主實意 (Die wahre Bedeutung des Himmelsherrn), die 1603 in 
China erschien und in der Ricci versucht, zentrale gemeinsame Werte des Konfuzia-
nismus und des Christentums im Hinblick auf die Definition eines Menschen, der sich 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 113 
 
Couplet-Ausgabe einen eigenen Abschnitt.58 Dort heißt es, dass die alten Chinesen, 
wenn sie von tian 天 (Himmel) sprachen, eigentlich shangdi [xam ti], den Schöpfer-
gott, meinten, und dass somit vermutlich shangdi 上帝 (xam ti) als das chinesische 
Äquivalent für Gott anzusehen sei.59 Da jedoch Wolff wie erwähnt zu dem Zeit-
punkt, als er seine Prorektoratsrede vorbereitete, nur Noëls Classici Sex kannte, war er 
durch dessen Lektüre zu der Ansicht gekommen, dass die Chinesen offenbar Gott 
nicht gekannt hätten, da dieser in den Übersetzungen Noëls nicht vorkomme.60 
Und hieraus zieht er wiederum den Schluss: 

Wenngleich nämlich Konfuzius das, was wir das Gesetz der Natur nennen, als Gesetz des 
Himmels bezeichnet, so wollte ich doch daraus und deswegen nicht folgern, daß unter 
„Himmel“ Gott, der Herr des Himmels, zu verstehen sei, weil es ja feststehe, daß es einen 
anderen Grund für diese Bezeichnung geben könne. Wie wir nämlich von dem Gesetz der 
Natur sprechen, nicht weil es von Gott herrührt, sondern weil es durch die Natur der 
Dinge festgesetzt ist (wie bei Cicero steht), so konnten auch die Chinesen das Gesetz des 
Himmels nennen, weil sie erkannten, daß dasselbe durch die Natur der Dinge festgesetzt 

                                                                    
selbst vervollkommnet, zu finden und zugleich Strömungen wie den Buddhismus und 
den Daoismus ebenso wie die modernistischen Deutungen der alten chinesischen 
Schriften zurückzuweisen. In einem eigenen Abschnitt befasst sich Ricci dabei, jeweils 
in Form eines Dialogs zwischen einem chinesischen und einem westlichen Gelehrten, 
mit dem Begriff renxing 人性 (menschliche Natur), wobei er die menzianische Vorstel-
lung vom ursprünglichen Gutsein des Menschen modifiziert wissen und stattdessen 
lieber von einem „unbeschriebenen Blatt“ sprechen möchte, von der Freiheit des Men-
schen, das Gute oder das Böse zu tun. Siehe Tianzhu shiyi 7, 283-333, bes. 287, Fn. 406, 
wo Meynard darauf hinweist, dass Ricci hier direkt die neokonfuzianische Position an-
greife, wonach xing 性 und li 理 (Prinzip) miteinander gleichgesetzt werden könnten. 

58 Couplet 1687, „Proëm“, Teil 2, § 8: „Quo nomine Prisci Sinae nuncuparint verum Deum. 
Examinantur nominis Ethymon et proprietas“ (Wie die alten Chinesen den Wahren 
Gott nannten: Untersuchung zur Etymologie), LXXXIX-XCIV; vgl. Meynard 2011, 
203-208. 

59  Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 2, § 8, XC; vgl. Meynard 2011, 305. Zu der hitzigen 
Debatte um die Verwendung des richtigen chinesischen Begriffs für Gott, die in der ka-
tholischen Kirche bis heute andauere, siehe Meynard 2011, 203, Fn. 3. 

60 Wolff 1726, 38f, Anm. 54: Quoniam in illis libris nulla Dei et attributorum divinorum 
fit mentio, neque officia erga Deum, v. gr. amorem, timorem et fiduciam etc. distincte urget 
sive Confucius, sive alius interpres; Sinas etiam veteres Autorem universi ignorasse infer-
ebam. Üs. Albrecht 1985, 149. „Da nun in diesen Büchern Gott und die Eigenschaften 
Gottes nicht erwähnt werden und da weder Konfuzius noch sonst ein Interpret deut-
lich auf die Pflichten gegenüber Gott, z. B. Liebe, Furcht und Vertrauen usw. drängt, 
folgerte ich, daß auch die alten Chinesen den Schöpfer der Welt nicht gekannt haben.“ 



114 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 

ist, und durch dieses erreichten sie, was sie anstrebten, nämlich daß die Ordnung des 
Himmels die Richtschnur zur rechten Verwaltung des Volkes und Staates sei.61 

Wolff kommt somit gerade auf der Basis von Noëls Entscheidung, das chinesische 
Wort tian mit „Himmel“ zu übersetzen, die sich wiederum auf einen „Kommentator 
der chinesischen Klassiker“ (interpres librorum classicorum) stütze, zu dem Schluss, 
dass Konfuzius auf der Basis eines Gesetzes des Himmels – das Wolff mit dem Ge-
setz der Natur gleichsetzt – eine Morallehre entwickelt habe, die an die Stelle eines 
Schöpfergottes tritt, ein Himmel also, durch dessen vorgegebene Ordnung auch die 
menschlichen Angelegenheiten auf der Erde geregelt werden. Und Wolff gibt dabei 
zu erkennen, dass gerade diese Entscheidung Noëls, entgegen der Wahl der Überset-
zer der Couplet-Ausgabe hier stattdessen das Wort „Gott“ einzusetzen, ein zentraler 
Grund für seine eigene Beschäftigung mit der chinesischen Morallehre war.62 

Wie weit sich Wolff im Zuge der schriftlichen Ausarbeitung seiner Rede neben 
den Texten selbst auch mit den chinesischen Kommentartraditionen auseinander-
gesetzt hat, ist eine spannende Frage, zumal gerade jene späteren Kommentare – 
im Lateinischen als interpretes neoterici (neuere Interpreten),63 teils aber auch als 
„moderni Interpretes“ (moderne Interpreten) oder auch als „posteriores Inter-
pretes“ (spätere Interpreten) bezeichnet – in der Einführung der Couplet-Ausgabe 

                                                                    
61 Wolff 1726, 40, Anm. 54: Etsi enim Confucius legem coeli appellet, quam nos legem naturae 

vocamus; inde tamen vel ideo inferre nolebam, per coelum intelligendum esse Deum, coeli 
Dominum, quod constaret, aliam esse posse denominationis hujus rationem. Quemadmodum 
enim nos legem naturae dicimus, non quia a Deo profecta, sed quia ipsa rerum natura consti-
tuta, quemadmodum habet Cicero; ita et Sinae legem coeli appellare poterant, quod ipsa 
rerum natura eandem constitutam agnoscerent et per eam assequerentur, quod intendebant, 
scilicet ut coeli ordo esset norma ad populi et reip. rectam administrationem. Üs. Albrecht 
1985, 149. 

62 Wolff 1726, 40, Anm. 54: Multum etiam apud me pondus habebat, quod interpres libro-
rum classicorum vocabulo Dei non uteretur: unde concludebam, Sinas per coelum hic non 
intelligere Deum. Üs. Albrecht 1985, 151: „Für mich fiel auch sehr ins Gewicht, daß der 
Interpret der klassischen Bücher das Wort Gott nicht verwendet; daraus schloß ich, daß 
die Chinesen hier unter ,Himmel‘ nicht Gott verstehen.“ 

63  Abgeleitet von griech. νεώτεροι bzw. lat. neoterici (die Neueren), von Marcus Tullius Cice-
ro (106–43 v. Chr.) geprägte Begriffe, urspr. zur Bezeichnung eines Kreises von Dichtern 
in Rom um das Jahr 50 v. Chr., die sich gegen die damalige römische Dichtungstradition 
absetzten. Hier in der Verbindung Interpretes Neoterici (Neuere Interpreten) von den Je-
suiten um Couplet bezogen auf die neokonfuzianischen Kommentatoren. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 115 
 
immer wieder thematisiert werden, so dass man diese geradezu als eine gegen den 
Neokonfuzianismus polemisierende Schrift bezeichnen kann.64 

Demgegenüber werden die alten Texte, die die ursprüngliche Lehre des Kon-
fuzius formulieren, als „weder idolatrisch noch atheistisch, sondern vielmehr sehr 
rational“ herausgestellt.65 Mehrfach wird in den verschiedenen Abschnitten, in die 
diese Einführung unterteilt wird, auf den Verlust vieler Inhalte der konfuziani-
schen Schriften hingewiesen, der zunächst auf die von dem Ersten Kaiser angeord-
nete Bücherverbrennung66 und danach dann vor allem auf Verfälschungen durch 
jene neueren bzw. späteren Interpreten zurückzuführen sei. 

Bereits im ersten Teil der Einführung findet man in einem Abschnitt, in dessen 
Zentrum die „Sekte“ des Buddhismus steht, scharfe Kritik auch an den Neokonfuzi-
anern. Da ist die Rede von „ehrenlosen Leuten“, die von einer „Naturphilosophie“67 
redeten und meinten, sie wüssten darüber besser Bescheid als die alten Meister. Zu den 
Vertretern jener Naturphilosophie (xingli xue 性理學) werden auch fünf Gelehrte 
der Song-Zeit gezählt: Zhou Dunyi 周敦頤 (1017–1073), Zhang Zai 張載 (1020–
1077), die Brüder Cheng Hao 程顥 (1032–1085) und Cheng Yi 程颐 (1033–1107) 
sowie Zhu Xi, die wohl wichtigsten Vertreter der neokonfuzianischen Lehre des 11. 
und 12. Jahrhunderts.68 
                                                                    
64  Siehe hierzu besonders den Abschnitt in Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 2, § 11: „Ostendi-

tur non usque ad quaque standum authoritati Interpretum Neotericum, sed nudo textui, 
quoad fieri potest insistendum“ (Man sollte sich bei der Argumentation nicht auf die Au-
torität der neueren Interpreten, sondern allein auf die nackten Texte stützen), C-CVI; vgl. 
Meynard 2011, 217. Zu den Bezeichnungen „moderni Interpretes“ bzw. „posteriores In-
terpretes“ siehe Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 1, § 5: 267-269: „De Secta Litteratorum, seu 
Philosophorum propriâ, quod illius fundamentum aut principium veteres, quod moderni 
Interpretes constituerint.“ (Schule der Literaten, oder Philosophen, deren Fundament 
und Prinzipien, wie sie moderne Interpreten festgelegt haben); vgl. Meynard 2011, 130-
133. 

65  Siehe hierzu auch Meynard 2011, 10ff. 
66  Gemeint ist die Bücherverbrennung unter Qin Shi Huang 秦始皇 (Reg. 221–207 v. 

Chr.). Siehe Couplet 1685, „Proëm.“, Teil 1, § 2, XXIII; vgl. Meynard 2011, 108f. 
67  Im Lateinischen heißt es wörtlich „Sim-li nomine“ (im Namen einer Naturlehre). An 

anderer Stelle wird direkt Bezug auf das Xingli daquan [sim li ta civen] 性理大全 und 
auf dessen Verfasser, Hu Guang 胡廣 (1370–1480), genommen. 

68  Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 1, § 4: „Brevis Notitia Sectae Foe Kiao dictae, ejusque 
Sectatorum“ (Kurze Notiz über die Sekte genannt Buddhismus und ihre Jünger), 
XXXIV: Qui in hoc genere, non quidem primi, sed plurimum tamen peccaverunt, Cheu, 
Cham, Chim, Chu, quatuor Interpretes, cum imperante Familiâ 19. Sum. „Diejenigen, 
die in dieser Weise gesündigt haben, wenn auch nicht als erste, aber am meisten, waren 



116 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 

Man könnte somit das gesamte Vorwort der Couplet-Ausgabe als eine polemi-
sche Schrift gegen die – nach Ansicht der Jesuiten – den Blick auf die ursprüngli-
chen Texte verstellenden und verzerrenden Deutungen insbesondere seitens der 
songzeitlichen Kommentatoren verstehen, deren Vielfalt an einer Stelle sogar mit 
einer Hydra verglichen wird,69 wobei allerdings auch eingeräumt wird, dass abge-
wogen werden müsse, welche späteren Kommentare zu akzeptieren seien und 
welche nicht. 

Während sich Noël bei seiner Übersetzung wie erwähnt primär auf den (song-
zeitlichen) Kommentar des Zhu Xi stützte, entschieden sich die Übersetzer der 
Couplet-Ausgabe dazu, den (mingzeitlichen) Kommentar des Zhang Juzheng 張
居正 (1525–1582) bei der Übersetzung zugrunde zu legen, einen hochrangigen 
Beamten und Erzieher des jungen Wanli 萬曆-Kaisers (Reg. 1572–1619), der, wie 
Couplet am Ende seines Vorworts betont, wegen der hohen Qualität seiner Kom-
mentare und der Klarheit seines Stils an den Hof berufen worden sei.70 Dies ist 
insofern bemerkenswert, als es sich hierbei um einen ja noch weit späteren Kom-
                                                                    

Zhou Dunyi, Zhang Zai, die Cheng-Brüder und Zhu Xi, vier Interpreten unter der 19. 
Familie der Song-Dynastie.“ Vgl. Meynard 2011, 127; zur Rezeption von Zhu Xi im 
Westen siehe Chan 1976; zur Diskussion von Gedanken des Neokonfuzianismus in 
der Einführung zu Sinarum Philosophus siehe Lundbæk 1983; zur Lehre der Cheng-
Brüder sowie Zhu Xi siehe auch Graham 1986. 

69  Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 1, § 5, XXXVI; vgl. Meynard 2011, 131. 
70  Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 2, § 13, CXIV; üs. Meynard 2011, 233f; ebenso wird Zhang 

Juzheng [Cham Colai] zu Beginn der Daxue-Übersetzung als der hauptsächlich zugrun-
degelegte Kommentator genannt, siehe Couplet, „Daxue“, üs. Meynard 2011, 333. Zur 
Identifizierbarkeit von Cham Colai mit Zhang Juzheng siehe auch Meynard 2011, 34. 
Meynard (2011, 142, Fn. 27) erwähnt eine von Knud Lundbæk (1983) geäußerte These, 
wonach die Übersetzer um Couplet sich deswegen für die kommentierte Ausgabe des 
Zhang Juzheng entschieden hätten, weil dieser in seinen Begriffsdefinitionen eine weniger 
„atheistische“. Sichtweise als Zhu Xi habe, doch hält er diese These einer „theistischen“. 
Auffassung bei Zhang für eher unplausibel. Siehe hierzu auch Meynard 2011, 135, Fn. 5, 
wonach Zhang Juzheng eine Stelle des Yijing 易經 (Buch der Wandlungen), an der das 
Kompositum shenming 神明 (Gottheiten) vorkommt, dieses mit tiandi zhi zhuzai 天地

之主宰 (Herrscher über Himmel und Erde) erläutert, was der jesuitische Übersetzer mit 
„Gott“ gleichsetzt. Vermutlich war es eher die von Couplet selbst auch angesprochene gu-
te Verständlichkeit des Kommentars, die letztlich den Ausschlag für diese Wahl gegeben 
hat. Tatsächlich ergibt eine Überprüfung von Zhangs kommentierter Ausgabe (Sishu 
jingyan zhijie 四书經筵直解), dass auch sie auf der von Zhu Xi modifizierten Version des 
„Daxue“-Kapitels des Liji basiert, jedoch ohne explizite Hinweise auf Zhu Xi und mit ei-
nem eigenen (wohl auch für die Jesuiten leichter verständlichen) Kommentar. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 117 
 
mentator handelt, der jedoch von den Jesuiten – und insbesondere wohl von Cou-
plet – als besonders verlässlich und gut verwendbar empfunden wurde, vielleicht 
auch wegen eben der Funktion Zhangs als Erzieher des jungen Wanli-Kaisers. 

Wolff selbst hat erkennbar auch diese Teile der Einführung der Couplet-Ausgabe 
gelesen – gerade die Sache mit der Bücherverbrennung, die bei Couplet drastisch 
beschrieben wird, scheint ihn sehr beeindruckt zu haben; denn er verweist in einer 
Anmerkung zu seiner Rede auf eben diese Bücherverbrennung und schildert, hier 
ganz den Formulierungen des lateinischen Textes folgend, wie man „halbverbrannte 
Bücher ans Licht [geholt habe], ebenso solche, die in Wänden und Gräbern verborgen 
worden waren, obgleich sie halb zerfressen waren“, und wie man „nachher die alten 
Leute um Rat gefragt [habe], ob welche vielleicht etwas, was sie sich einmal als Kinder 
eingeprägt hätten, jetzt noch beherrschten“.71 Doch scheint er sich letztendlich auch 
im Hinblick auf die Kommentarfrage primär auf Noël – und damit wohl mit ihm 
auf Zhu Xi – gestützt zu haben, wenn er schreibt: 

Was ich hier berichte, wird aufgrund von Noël mitgeteilt, der die Argumente der klassi-
schen Bücher, die von ihm ins Lateinische übersetzt worden sind, als Einleitung voraus-
schickt, bevor er ihren Text darbietet. Aus derselben Quelle ist das geschöpft, was sich 
im Folgenden auf historische Glaubwürdigkeit stützt, außer daß einiges aus den Vor-
worten der chinesischen Interpreten, die sie den klassischen Büchern vorangestellt ha-
ben, genommen worden ist.72 

Bemerkenswert ist auch, dass Wolff sogar einen Vergleich der von Couplet und 
seinem Übersetzerteam mit der von Noël vorgelegten Übersetzung vornahm, und 
zwar bezogen auf das erste Buch der Sishu. Er weist nämlich in seiner Oratio darauf 
hin, dass Couplet im Daxue 大學 (Schule der Großen) den Ausdruck zhishan 至善

mit „summum bonum“. (das höchste Gute) übersetzt habe, unter Hinweis auf die 
(chinesischen) Kommentatoren, die dies so definiert hätten,73 während derselbe 

                                                                    
71 Wolff 1726, 5, Anm. 3; üs. Albrecht 1985, 85; vgl. Couplet. „Proëm.“, Teil 1, § 2, XXIII. 
72 Siehe Wolff 1726, 6, Anm. 6: Quae hic refero, fide Noëllii recitantur, qui argumenta 

librorum classicorum a se in Latinum translatorum introductionis loco praemittit, an-
tequam eorundem textum exhibeat. Ex eodem fonte hausta sunt, quae in sequentibus fide 
historica nituntur, nisi quod nonnulla ex praefationibus interpretum Sinensium, quas lib-
ris classicis praeposuerunt, desumantur. Üs. Albrecht 1985, 87. 

73 Couplet 1687, „Ta-Hio“ (Magnae Scientiae), 1.1: Per quod hic Interpretes intellegi 
volunt summam actionum cum recta ratione conformitatem. „Unter dem ‚höchsten 
Gut‘ verstehen die Interpreten hier die höchste Übereinstimmung aller Handlungen 
mit der gesunden Vernunft.“ Vgl. Meynard 2011, 332. 



118 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
Ausdruck bei Noël mit „perfectio“ wiedergegeben sei.74 Wolff fährt fort, dass das 
„Höchste Gute“ ja eben die Vollkommenheit sei und begründet an diesem Beispiel, 
warum seiner Ansicht nach im Hinblick auf die Übersetzungsbegriffe Noëls Version 
gegenüber der von Couplet zu bevorzugen sei (versionem Noëllianam anteponendam 
esse Coupletianae).75 Weiter argumentiert Wolff, dass sich die chinesischen Interpre-
ten offenbar im Hinblick auf das Verständnis auf diesen Begriff alle einig seien, wie 
auch in der Couplet-Ausgabe selbst angedeutet sei, und zieht hieraus den Schluss: 

Unter dem „höchsten Gut“ verstehen die Interpreten hier die höchste Übereinstimmung 
aller Handlungen mit der gesunden Vernunft. Darin besteht aber die Vollkommenheit des 
Menschen, sofern er Herr seiner Handlungen ist, daß alle Handlungen durch die Vernunft 
bestimmt werden und folglich nicht nur untereinander übereinstimmen, sondern auch 
mit den natürlichen Handlungen, sowohl des Mikrokosmos als auch des Makrokosmos.76 

Gerade wegen der von Noël gewählten Übersetzungsbegriffe vermag Wolff somit 
zentrale Pfeiler seines eigenen Denkens in der chinesischen Morallehre wiederzufin-
den, die seinem Verständnis nach nicht erst auf Konfuzius, sondern gar noch auf eine 
frühere Zeit, wohl die der weisen Könige des Altertums, zurückgehen. Entscheidend 
ist dabei für Wolff, wie er an anderer Stelle schreibt, dass hier keinerlei Gedanke an 
eine Belohnung im Spiel ist – weder durch weltliche Herren noch durch einen 
Schöpfergott: 

Wer nämlich durch die Furcht vor einem Herren oder durch die Hoffnung auf Beloh-
nung zu Handlungen bestimmt wird, deren Gegenteil er begehrt, tut noch nicht frei 
dasjenige, was mit der Vernunft übereinstimmt; und bei den Chinesen wurde das nicht 
für Tugend gehalten.77 

Dabei wehrt sich Wolff gegen den Vorwurf des Atheismus, der hier durchaus 
naheliegt und dem er sich ja auch unmittelbar ausgesetzt sah, an anderer Stelle 

                                                                    
74 Vgl. Noël 1711, 10. Siehe Wolff 1726, 62, Anm. 85: Docet hoc Confucius initio Scholae 

adultorum ex versione Noëlliana. Equidem Coupletus cum sociis […] per summum bonum 
vertit, quod Noëllio est perfectio. Üs. Albrecht 1985, 193. 

75  Wolff 1726, ebenda. 
76  Wolff 1726, 62, Anm. 85: Per summum bonum interpretes hic intelligere summam ac-

tionum omnium cum recta ratione conformitatem. In eo autem consistit perfectio hominis, 
quatenus est suarum actionum dominus, ut actiones omnes per rationem determinentur, 
adeoque non modo inter se, verum etiam cum naturalibus non minus microcosmi, quam 
macrocosmi consentiant. Üs. Albrecht 1985, 193. 

77 Wolff 1726, 83, Anm. 142: Etenim qui metu superioris, vel spe praemii ad actiones de-
terminatur, quarum contrarias appetit, nondum libere agit, quod rationi convenit, neque 
virtutis esse judicatur Sinis. Üs. Albrecht 1985, 225. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 119 
 
seiner Oratio mit dem Argument, dass weder die Chinesen noch Konfuzius Athe-
isten gewesen sein könnten, da ein Atheist jemand sei, der leugnet, dass es Gott gibt, 
man ihn aber nicht leugnen könne, wenn man gar nicht wisse, was Gott sei.78 

Hinzugefügt sei an dieser Stelle, dass Noël bei der Wahl seiner Übersetzungsbe-
griffe offensichtlich bewusst einen neuen Weg beschreiten wollte, bei dem nicht 
mehr versucht wurde, chinesischen Schlüsselbegriffen ein christlich geprägtes Pen-
dant als Übersetzungswort zu geben, sondern bereits durch die Übersetzung deutlich 
zu machen, dass die Lehre eben aus einer nichtchristlichen Perspektive formuliert 
wurde. Dies wich klar von den erklärten Zielen des Übersetzungsteams um Couplet 
ab, doch sah Noël angesichts der sich immer mehr verhärtenden Positionen in der 
Diskussion um die Frage der chinesischen Riten wohl gerade hier eine Chance, die 
konfuzianische Lehre als eine zwar nicht in der christlichen Offenbarungstradition 
stehende, dieser aber – so wie es Leibniz in seiner Vorrede zu den Novissima Sinica 
(1697) zuerst formuliert hatte – am anderen Ende der Welt gleichberechtigt gegen-
überstehend wahrzunehmen.79 

Mit seiner Bemerkung zu einem der Schlüsselbegriffe des Daxue hatte Wolff zu-
dem einen Text angesprochen, der seinerseits zu einem Zankapfel unter chinesischen 
Gelehrten der Ming- und Qing-Zeit geworden ist. In diesem Text, der von Zhu Xi 
nicht nur zu einem eigenständigen Buch gemacht, sondern gegenüber der Liji-
Version auch verändert wurde, findet man nämlich schon kurz nach den Eingangs-
sätzen, in denen die drei zentralen Ideen dieser Schrift formuliert werden, einen 
zusätzlichen Passus, in dem Zhu Xi seine Entscheidung, den Text in einen Urtext 
bzw. „Klassiker“ aus der Hand des Konfuzius und einen Kommentar seines Schülers 
Zengzi 曾子 zu untergliedern, begründet.80 Genau diesen Zusatz hatte Zhang Ju-
zheng in seiner Ausgabe weggelassen und durch einen eigenen Kommentar (ohne 
Verweis auf Zhu Xi) erklärt, die Umstellung selbst, die Zhu Xi vorgenommen hatte, 
jedoch bestehen lassen.81 In der Couplet-Ausgabe ist dieser Passus völlig entstellt 

                                                                    
78 Wolff 1726, 41, Anm. 54: Facile tamen largior, neque Sinas veteres, neque Confucium 

fuisse atheos. Atheus enim est, qui negat esse Deum: non potest autem negare Deum, nisi 
qui distincte intelligit, quidnam sit Deus. Vgl. Üs. Albrecht 1985, 153 

79  Leibniz 1768, 78; siehe die deutsche Übersetzung von Nesselrath und Reinbothe 1979, 9-
31, sowie Widmaier und Babin 2017, 3-35. In dieser Schrift formulierte Leibniz mit Be-
zug auf den chinesischen Konfuzianismus auch erstmals den Begriff „theologia natura-
lis“ (natürliche Theologie), ein Thema, das er in seinem – nicht abgeschlossenen Brief an 
den Jesuiten Barthélemy Des Bosses (1668–1738) weiter ausführte. Siehe auch Fn. 85. 

80  Sishu zhangju, 4. Siehe hierzu Gardner 1986, 35. 
81  Siehe Sishu zhijie 1.5b. Meynard 2011, 31f, schreibt, Zhang Juzheng habe jenen Zusatz 

völlig reproduziert, doch möglicherweise war es eben der fehlende Verweis auf Zhu Xi 



120 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
wiedergegeben und ebenfalls ohne Hinweis auf Zhu Xi, während er bei Noël völlig 
klar formuliert und auf Zhu Xi bezogen ist.82 

Mit anderen Worten: Wolff hätte reichlich Stoff gehabt, um sich, so er dies 
gewollt hätte, ähnlich den jesuitischen Übersetzern in die Feinheiten des ming- 
und qingzeitlichen Neokonfuzianismus einzufuchsen. Doch scheint es, dass er bei 
seinem Übersetzungsvergleich nur bis zu dem Begriff zhishan kam, und dieser befin-
det sich bereits am Ende des ersten Satzes des Daxue. 

Ein weiteres deutliches Indiz dafür, dass Wolff sich nicht eingehender mit je-
nen „neueren Interpreten“ und mit Zhu Xi im Besonderen befasst haben kann, 
besteht darin, dass er dessen Namen [Chu hi] nur ein einziges Mal in einer An-
merkung zu seiner Rede erwähnt, und zwar im Zusammenhang mit dem Xiaoxue, 
das er als fünfte der sechs von Noël als Kanon gebündelten Schriften aufzählt. 
Allerdings vertut er sich hier gehörig bei dessen Lebensdaten, denn er schreibt: 

„Die Schule der Kleineren“ schließlich ist von Chu Hsi unter dem achten Kaiserge-
schlecht verfasst worden, das vom Jahre 372 bis zum Jahre 480 nach Christi Geburt 
herrschte. In ihm sind Aussprüche und Beispiele von Alten und Jüngeren zum Ge-
brauch für die Kleineren zusammengetragen, wie sie nämlich einst, als der Staat in Blüte 
stand, in der Schule der Kleineren eingeschärft wurden.83 

Dass Wolff die Lebensdaten Zhu Xis hier irrtümlich in das 4. bis 5. Jh. n. Chr. verlegte, 
könnte natürlich der Grund sein, warum er ihn in seinen weiteren Überlegungen nicht 
weiter berücksichtigt hat. Doch hätte sich ein solcher Irrtum leicht vermeiden lassen, 
da Zhu Xi wie gesagt auch in der Einführung der Couplet-Ausgabe mehrfach unter 
den „neueren Interpreten“ der Song-Zeit erwähnt wird und seine Lebensdaten dort 
korrekt wiedergegeben werden.84 Hinzu kommt, dass auch Leibniz, mit dem Wolff 
ja in engem Briefkontakt stand, um Zhu Xi und den Neokonfuzianismus wusste.85 

                                                                    
als Urheber dieses Zusatzes, der dem jesuitischen Übersetzer gut zupasskam, zumindest 
fehlt in der Übersetzung ebenfalls ein Verweis auf Zhu Xi. 

82  Couplet, „Scientiae Sinicae“, Lib. Prim, §2.1, 6; üs. Meynard 2011, 343; Noël 1711, 
„Adultorum Schola“, 13 (Abschn. 8). 

83 Wolff 1726, 81, Anm. 138: Scholam denique parvulorum conscripsit Chu hi sub octava 
familia imperatoria, quae ab anno post Christum natum 372 usque ad 480 imperium te-
nuit, sententiis et exemplis veterum atque recentiorum in usum parvulorum congestis, qua-
lia scilicet olim florente Rep. in schola parvulorum inculcabantur. Üs. Albrecht 1985, 221. 

84  Siehe Couplet 1687, „Proëm.“, Teil 1, § 4. 
85  Dass Leibniz von Noël wusste, lässt sich einem Brief von Barthelémy Des Bosses an Leib-

niz vom 11.10.1710 entnehmen. Siehe Widmaier und Babin 2017, 239. In einem weite-
ren Brief vom 18. 8.1711 informiert Des Bosses Leibniz über Noëls 1711 veröffentlichtes 
Werk Observationes Mathematicae et Physicae in India et China factae und bietet ihm an, 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 121 
 
Zu Wolffs inhaltlicher Auseinandersetzung mit der Lehre des Meng Ke 

Nachdem gezeigt wurde, dass sich Wolff nur an wenigen Stellen seiner Oratio 
direkt auf die Person Meng Kes oder auf den Mengzi-Text bezogen hat, sei nun 
untersucht, ob Wolff sich auch da, wo er sich nur allgemein über Konfuzius und 
den Konfuzianismus äußert, indirekt auch mit Inhalten der Lehre des Meng Ke 
bzw. mit deren Interpretation auseinandergesetzt hat. 

Dabei ist zunächst zu überlegen, was denn nun genau die Lehre des Meng Ke 
von der seines Meisters Kong Qiu unterscheidet, dessen Lehre er ja zunächst ein-
mal aufgenommen und in seiner Zeit – also knapp hundert Jahre später als Kong 
Qiu – weitervermittelt hat. Zwar verstand sich Meng Ke selbst in erster Linie als 
ein Schüler des Kong Qiu, der dessen Lehre an seine Zeitgenossen weitervermit-
teln wollte, doch hat er dabei vieles konkretisiert und auf die Umstände seiner 
eigenen Zeit übertragen. 

Der wohl bekannteste Grundsatz der Lehre Meng Kes dürfte dabei sein, dass die 
„menschliche Natur“ (xing 性) in ihrem Ursprung „gut“ (shan 善) sei, was im Gegen-
satz zu dem steht, was kurz nach ihm der Philosoph Xun Qing 荀卿 (ca. 313–ca. 238 
v. Chr.) lehrte, der meinte, dass die Natur des Menschen im Rohzustand schlecht sei 
und dass der Mensch daher nur durch strenge Erziehung auf den Weg zu seiner mo-
ralischen Vervollkommnung gebracht werden könne. Kong Qiu dagegen soll, nach 
dem Zeugnis des Lunyu, nur lakonisch gemeint haben, die Menschen seien „einan-
der von Natur recht ähnlich, und nur durch das, was sie regelmäßig übten, entfernten 
sie sich voneinander“.86 So beginnt das dritte Buch des Mengzi mit der Überschrift 
„Herzog Wen von Teng“ (Teng Wengong 滕文公) mit einer Unterredung, die 
dieser als junger Kronprinz auf einer Reise mit Meng Ke hatte. Dort heißt es: 

Als er durch [den Staat] Song kam, suchte er den Meister Meng auf. Meister Meng 
sprach mit ihm über das Gutsein der menschlichen Natur, und bei seinen Worten 
nahm er stets Bezug auf [die weisen Herrscher] Yao und Shun.87 

Als Pendant zu Meng Kes Lehre von der ursprünglich guten Natur, zu der es zurück-
zukehren gelte, indem man den alten weisen Herrschern folgt, kann man wohl den 

                                                                    
ihm ein Exemplar davon zu senden, falls er es noch nicht kenne. Hierzu siehe Widmaier 
und Babin 2017, 239. Da Leibniz zudem an der Gründung der Acta Eruditorum maßgeb-
lich beteiligt war und in diesen, wie erwähnt, 1710 Wolffs Besprechung dieses Werk und 
1712 seine Rezensionen der Classici Sex erschienen, darf man wohl davon ausgehen, dass 
Leibniz über Noëls Werke informiert war, auch wenn kein direkter Kontakt zwischen 
ihnen belegt ist. Zu weiteren Belegen siehe auch Li 2017, 9, Fn. 8. 

86 Lunyu 17.2/47/27: 性相近也，習相遠也。 
87 Mengzi 5.1/25/3: 過宋而見孟子。孟子道性善，言必稱堯舜。 



122 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
von Wolff mehrfach in seiner Oratio verwendeten Begriff Lex naturae (Gesetz der 
Natur) betrachten. Wolff selbst bringt ihn allerdings wiederum mit Konfuzius in 
Verbindung, der dieses allerdings nicht deutlich habe erklären können.88 Über das 
„Gesetz der Natur“ schreibt er dort: 

Deswegen heißt es, daß das Gesetz der Natur den Menschen ins Herz geschrieben ist 
und dass sie selbst sehen, was besser ist. Da die Chinesen sich nur dieses Vermögens be-
dienen konnten, kann man aus ihren klassischen Büchern lernen, wieviel es vermag.89 

Wolff meint also, dass das, was „Konfuzius und die alten Chinesen“ nur undeutlich 
beschreiben können, nämlich dieses den Menschen ins Herz geschriebene Naturge-
setz, das ist, was er selbst, als Mensch der Aufklärung, auf der Basis der Vernunft 
(ratio) formulieren könne. 

Im Lunyu ist jener Grundgedanke, den viele Jahrhunderte später dann Immanu-
el Kant (1724–1804) in seiner „Kritik der reinen Vernunft“ formuliert, als schlichte 
Handlungsanweisung zu finden. Die von Kong Qiu aufgestellte „Goldene Re-
gel“ besagt, dass der Leitfaden jedes Menschen darin bestehen solle, dass man anderen 
Menschen nichts zufüge, was man sich selbst auch nicht wünsche.90 Doch über die 
Frage der menschlichen Natur, so überliefert es jedenfalls Meng Ke, habe der Meister, 
soweit er wisse, ebenso wenig wie vom Himmelsweg (tiandao 天道) gesprochen.91 
Für Wolff ist der Gedanke vom ursprünglichen Gutsein der menschlichen Natur, 
der im Mengzi-Text eines der zentralen Gesprächsthemen mit verschiedenen Fürs-
ten und Königen ist, offenbar insofern von Bedeutung, als er damit zeigen kann, dass 
die Chinesen, die eben keine Offenbarungsreligion haben, die Ethik nur in jenem 
jedem Menschen innewohnenden Gesetz verankern können, das ihnen der Himmel 
gleichsam „ins Herz geschrieben“ (cordibus horninum inscripta) habe, jedoch ohne 
dafür die Vorstellung von einem Schöpfergott zu benötigen. 

                                                                    
88 Wolff 1726, 51, Anm. 72, schreibt nämlich kurz danach: Ego persuasissimus sum, Confu-

cium hanc actionum directionem perspexisse, etsi cognitione distincta destitutus eam verbis ex-
plicare minime potuerit, ut agnoscatur ab ignaris. Üs. Albrecht 1985, 171: „Ich bin fest 
überzeugt, daß Konfuzius diese Ausrichtung der Handlungen durchschaut hatte, wenn er 
auch nicht über ihre deutliche Erkenntnis verfügte und sie nicht mit Worten so erklären 
konnte, daß sie von Unkundigen erkannt werden könnte.“ 

89 Wolff 1726, 51, Anm. 71: Ideo lex naturae dicitur cordibus hominum inscripta et vident 
ipsi, quae meliora sunt. Cum Sinae nonnisi hac facultate usi fuerint, ex libris eorum classicis 
discere licet, quousque eadem valeat. Üs. Albrecht 1985, 171. 

90 Lunyu 15.24: 子貢問曰：「有一言而可以終身行之者乎？」子曰：「其恕乎！己

所不欲，勿施於人。」 
91  Mengzi 5.13/10/10f: 夫子之言性與天道，不可得而聞也。 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 123 
 

Ein weiterer Kerngedanke des Mengzi-Textes, der eng verbunden ist mit dem 
ursprünglichen Gutsein des menschlichen Herzens, ist der, dass ein Mensch, der 
die Not eines anderen menschlichen Wesens wahrnimmt, als ersten Impuls Mitge-
fühl empfindet; eine Schlüsselstelle des Mengzi bezeichnet dies als bu ren ren zhi 
xin 不忍人之心 (wörtlich: das Herz, das das [das Leid] eines anderen Menschen 
nicht ertragen kann). Als Beispiel hierfür wird im Text angeführt, dass jemand ein 
Kleinkind sieht, das in einen Brunnen zu fallen droht.92 Wie es im Mengzi weiter 
heißt, sei jemand, dem ein solcher Mitleidsimpuls (sprich: Empathie) fehle, kein 
Mensch.93 Henrik Jäger hat diesen Passus als Beispiel für das, was Wolff unter dem 
Begriff „experimentelle Philosophie“ versteht, angeführt. Dabei argumentiert er, dass 
Wolff auch an etlichen Stellen seiner Oratio im Werk des Mengzi „eine direkte Be-
stätigung seiner Vorstellung“ gefunden habe, „dass gerade auch die ethischen Ge-
setzmäßigkeiten durch experimentelle Untersuchung verstanden und somit die 
Moralphilosophie psychologisch begründet werden“ könne.94 Hierzu ist zu sagen, 
dass Wolff zwar mehrmals in seiner Oratio auf die Bedeutung hinweist, die für die 
Chinesen, insbesondere Kong Qiu, Wahrheiten haben, die durch Versuche an sich 
selbst überprüft worden seien,95 doch geht es ihm dabei m. E. stets um den rationalen 
Aspekt dieses chinesischen Ansatzes, der seinem eigenen Gedanken entsprach, dass 
das moralische Verhalten rein von der Vernunft gelenkt sei.96 Dagegen äußert sich 
Wolff zu jenem Experiment, um das es bei dem Beispiel des Kleinkinds, das in einen 
Brunnen zu fallen droht, geht, nämlich dass es einen der menschlichen Natur inne-
wohnenden Mitleidsimpuls gebe, in seiner Oratio nicht.97 
                                                                    
92  Mengzi 3.6/18/4: 孟子曰：「人皆有不忍人之心。 
93  Mengzi 3.6/18/4: 無是非之心，非人也。 
94 Jäger 2012, 5. 
95  Siehe etwa Wolff 1726, 83, Anm. 140: Vera autem Sinenses fuerunt assecuti, cum non 

admiserint, nisi quod experimentis iteratis fuisset confirmatum. Üs. Albrecht 1985, 225: 
„Die Chinesen aber haben Wahrheiten erlangt, indem sie nur zuließen, was durch wie-
derholte Versuche bestätigt worden war.“ 

96 Die Bedeutung der weisen alten Könige als Vorbilder für den Menschen, der sich auf 
den Weg der Tugend begibt, betont Wolff besonders auch in seiner Schrift De Rege philo-
sophante et Philosopho regnante (Über den Philosophenkönig und den regierenden Philo-
sophen), siehe Wolff 1732. Dazu, dass Wolff, wenn er von exempla spreche, exemplari-
sche Leben wie das des Kong Qiu gemeint habe, der sich sein Leben lang immer mehr 
zu vervollkommnen suchte, siehe auch Albrecht 1985, LXIV. 

97  Noël (1711, 266) spricht allerdings in seiner Übersetzung der betreffenden Textstelle 
tatsächlich von einem „Experiment“. Er schreibt: Jam vero quid sit, & unde dignoscatur in 
omnibus hominibus esse illa commiserans teneri cordis affectio, ex hoc uno experimento conjice. 
En quis derepentè videt qualemcumque infantem jam jam in puteum lapsurum; quicumque 



124 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 

Ein dritter wichtiger Aspekt der Lehre des Meng Ke ist der, dass jeder einzelne 
die Aufgabe habe, sich in der Tugend zu vervollkommnen. Dieser Aspekt ist ganz 
offensichtlich auch für Wolff sehr wichtig, doch auch in diesem Zusammenhang 
bezieht er sich nicht auf den Mengzi-Text, sondern etwa auf Passagen, die er Coup-
lets interpretierender Übersetzung des Daxue und des Zhongyong 中庸 (Maß und 
Mitte) entnommen hat. In einer Anmerkung zu seiner Oratio schreibt Wolff: 

Im Buch über „Die unveränderliche Mitte“ bzw. Buch 2 der „Chinesischen Wissenschaft“, 
S. 74, dringt [Konfuzius] nämlich ausdrücklich darauf, die Handlungen so auszurichten, daß 
der vollkommenste Einklang der Dinge in dieser Welt entsteht und daß alle Dinge denjeni-

                                                                    
vir sit ille spectator, protinùs toto corde ad commiserationem commovetur; commovetur autem, 
non quia cogitat aliquam amicitiae testificationem infantis patri aut matri exhibere; nec quia 
à concivibus, vicinis, sociis, amicis aliquam vult laudem expiscari; nec quia timet ab obtrectato-
ribus turpi duri cordis nota dedecorari; sed quia naturalis quidam animi impetus sic illum 
subitò excitat. In subitis enim casibus, addit Interpres, ubi non datur consultationi locus, est 
ipsa natura, quae agit; in aliis potest aut fictio, aut studiosa dispositio irrepere. „Was es nun ist 
und wie sich diese mitfühlende und zärtliche Herzensneigung bei allen Menschen erken-
nen lässt, lässt sich anhand dieses einen Experiments erschließen: Wenn plötzlich jemand 
sieht, dass ein kleines Kind im Begriffe ist, in einen Brunnen zu fallen, wer auch immer die-
ser Zuschauer ist, wird sofort von ganzem Herzen zu Mitleid bewegt; er ist jedoch nicht 
bewegt, weil er dem Vater oder der Mutter des Kindes seine Freundschaft beweisen möch-
te; auch nicht, weil er sich Lob von Mitbürgern, Nachbarn, Freunden oder Bekannten 
wünscht; auch nicht, weil er fürchtet, von anderen wegen Hartherzigkeit geschmäht zu 
werden; sondern weil ihn ein gewisser natürlicher Impuls des Geistes plötzlich aufregt. 
Denn in plötzlichen Fällen, fügt der Kommentator hinzu, wo kein Raum für Beratung 
bleibt, ist es die Natur selbst, die handelt; in anderen Fällen kann sich entweder Erfindung 
oder lernbegierige Veranlagung einschleichen.“ Siehe auch Galassi 2024, 290f. Jener 
„Kommentator“, auf dessen Ergänzung Noel hinweist, ist niemand anders als Zhu Xi, der 
jene unwillkürliche Regung des Herzens hier genauer begrifflich zu fassen versucht, mit 
den Worten: 言乍見之時，便有此心，雖見而發，非由此三三者而然也。„Das be-
deutet, dass es um das geht, was das Herz bewegt in dem Moment, als es [das fallende Kind] 
sieht. Es wird durch das, was es sieht, [unmittelbar] erregt, und es trifft keiner von den an-
deren drei [im Mengzi] genannten Gründen zu.“ Siehe Mengzi jizhu 3.237.–Schon 
Matteo Ricci hat sich in seinem Tianzhu shiyi mit dem Beispiel des Kleinkinds befasst, das 
in den Brunnen zu fallen droht, ebenso mit dem Begriff liangzhi 良知. Er meint jedoch, 
dass dieser Mitleidsimpuls einfach ein Reflex sei, wie er auch in der Tierwelt vorkomme, 
und dass nur ein Mensch, der aus Einsicht dazu kommt, gut zu sein, Tugend besitze. Diese 
Fähigkeit zur Tugend aber sei von Gott gegeben. Siehe Tianzhu shiyi 7, 291f (Nr. 436). 
Laut der Einführung zu Meynard 2016, 2, begann Ricci bereits im Jahre 1593 damit, die 
Vier Bücher ins Lateinische zu übertragen. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 125 
 

gen Zweck erreichen, der mit ihrer Natur übereinstimmt. Konfuzius richtete sich nämlich 
nach einer Vorstellung, die er – den chinesischen Interpreten zufolge […] – von Fu-hsi 
übernommen hatte […], und hielt den Menschen für einen Teil der Welt, und folglich hielt 
er für die Vollkommenheit des Menschen die Übereinstimmung des Mikrokosmos mit 
dem Makrokosmos bei der freien Bestimmung unserer Handlungen für erforderlich.98 

Die entsprechende Stelle im Zhongyong, auf die sich Wolff hier, gestützt auf die 
Übersetzung der Couplet-Ausgabe, bezieht, lautet: 

Wenn man die Mitte und die Harmonie erreicht, dann sind Himmel und Erde in einem 
ruhigen Zustand und die zehntausend Dinge werden entsprechend folgen.99 

Hieraus zog Wolff den Schluss: 
Konfuzius begriff folglich – und vor ihm begriffen sie die Chinesen – die Quelle des 
Naturrechts, wie sie von mir aufgezeigt worden ist, daß nämlich, um die Vollkommen-
heit sowohl des Menschen (als Mikrokosmos) als auch der Welt (als Makrokosmos) zu 
erreichen, die freien Handlungen durch die selben allgemeinen Gründe bestimmt wer-
den müssen, durch welche auch die natürlichen Handlungen bestimmt werden.100 

Hier schließt sich sodann der bereits erwähnte Vergleich Wolffs zwischen der 
Übersetzung des im Daxue verwendeten Begriff Begriffs zhishan 至善 in der 
Couplet-Ausgabe und bei Noël an.101 

Tatsächlich jedoch entnimmt Wolff, indem er auf die Selbstvervollkommnung 
des Menschen als deren zentralen Bestandteil verweist, der konfuzianischen Lehre 

                                                                    
98 Wolff 1726, 62, Anm. 84: Diserte enim in libro de immutabili medio sive Scient.Sin. lib . 2 . 

f. 74. urget istiusmodi actionum directionem, ut perfectissimus consurgat in hoc universo 
rerum concentus et res omnes finem naturae suae consentaneum consequantur. Etenim Con-
fucius secutus ideam, quam a Fohio acceperat […], testibus interpretibus Sinensibus […], 
hominem habuit pro parte universi, atque adeo ad perfectionem ejusdem requisivit consensum 
microcosmi cum macrocosmo in libera nostrarum actionum determinatione. Üs. Albrecht 
1985, 193. 

99  Zhongyong (Sishu zhangju jizhu, 18): 致中和，天地位焉，萬物育焉。Couplet 1687, 
42: Ubi igitur perspecta fuerint medium et consentaneum, tum demum Coeli quoque ac 
terrae status quietus, permanes ac pacificus, et omium rerum uniformis propagatio vigorque 
consequetur. Vgl. Üs. Johnston 2012, 215. 

100  Wolff 1726, 62, Anm. 84: Assecutus adeo est Confucius, assecuti sunt ante ipsum Sinae fontem 
juris naturalis a nobis indicatum, nempe ut ad perfectionem cum hominis tanquam micro-
cosmi, tum universi tanquam macrocosmi obtinendum actiones liberae per easdem rationes 
generales determinentur, per quas determinantur naturales. Üs. Albrecht 1985, 193. 

101  Siehe auch S. 17 sowie Fn. 73. Zur persönlichen Vervollkommnung des Einzelnen als 
Kerngedanken der (vom Mengzi geprägten) Lehre Zhu Xis siehe bes. Ching 1986. 



126 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
etwas, das in dieser abstrakten Form, verbunden mit dem Gedanken des [allem 
zugrundeliegenden] Prinzips (li 理), weder im „originalen“ Mengzi noch in den 
anderen frühen konfuzianischen Texten vorkommt, das aber dadurch, dass die 
konfuzianische Lehre in der Song-Zeit neu bedacht und mit den für die eigene Zeit 
passenden Begriffen versehen wurde, auf eine neue Stufe gehoben wurde, nämlich 
durch die Song-Neokonfuzianer und insbesondere Zhu Xi. 

Dass Wolff diese Erläuterungen, gestützt auf Noëls interpretierender Übersetzung, 
aus Schriften wie dem Zhongyong oder dem Daxue entnehmen kann, liegt wiederum 
daran, dass Zhu Xi sämtliche Schriften jener von ihm selbst zu den Vier Büchern 
gebündelten Schriften mit seinen eigenen Kommentaren und Deutungen versehen 
hatte, wobei tatsächlich die Lehre des Mengzi bzw. sein Verständnis der Lehre des 
Mengzi im Zentrum seines Denkens steht. Wie wichtig gerade die Lehre Meng Kes 
im Denken Zhu Xis sowie der Vordenker ist, auf die er sich wiederum bezieht, geht 
aus einem Passus am Ende seines Vorworts zum Daxue deutlich hervor: 

Der Himmel dreht sich stets in Zyklen; nichts, das fortgeht, wird nicht wiederkehren. 
Als die Song zur Blüte kamen, waren Regierung und Lehre [wieder] auf einem Höhe-
punkt. Aus dieser [Zeit] erhob sich die Lehre der beiden Meister von Henan, der 
Cheng-Brüder, die die Lehre des Herrn Meng übermittelten […], und auch wenn ich, 
[Zhu] Xi, unwissend bin, hatte ich das Glück, indirekt von ihnen zu lernen, so dass ich 
das weitervermittle, was ich [von ihnen] erfahren habe.102 

Mit anderen Worten: Zentrale Gedanken, die Wolff in seiner Oratio mit der Leh-
re des Konfuzius identifiziert hat, erweisen sich bei genauerer Betrachtung als Ele-
mente, die tatsächlich von Zhu Xi und anderen Denkern des sogen. Neokonfuzia-
nismus erstmals formuliert wurden, deren Lehre ja eben deswegen auch die „Lehre 
von dem [allem zugrundeliegendem] Prinzip“ genannt wird. Wolff wiederum, 
dessen Lektüre durch die intensive Beschäftigung sowohl Noëls, aber auch – wie 
gezeigt – des Übersetzerteams der Couplet-Ausgabe geprägt wurde, hat somit 
indirekt die sogen. „rationalistische“ Linie der Zhu-Xi-Schule und damit die Deu-
tungen des Neokonfuzianismus generalisiert auf die Lehre des Kong Qiu projiziert 
und als solche unter Verweis auf diesen rezipiert. Und gerade weil dieser Ansatz so 
rational war – anders als etwa die im Gegensatz hierzu stehende „intuitionisti-
sche“ Schule des Ming-Philosophen Wang Yangming 王陽明 (1472–1529), für 
den das eingeborene Wissen des Menschen (liangzhi 良知) und eben jener Mit-
leidsimpuls, das Herz des Menschen, das das Leiden eines anderen Menschen nicht 
ertragen kann, im Mittelpunkt stand – war diese perfekt kompatibel mit Wolffs 
                                                                    
102  Sishu zhangju jizhu, „Daxue zhangju xu“ 大學章句序, 2: 天運循環，無往不復。宋德隆

盛，治教休明。於是河南程氏兩夫子出，而有以接乎孟氏之傳。[…] 雖以熹之不

敏，亦幸私淑而與有聞焉。Üs. Johnston 2012, 131. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 127 
 
eigenem Denkansatz, gerade auch wegen der von Noël in diesem Werk gewählten 
nicht christlich eingefärbten Übersetzungsbegriffe.103 

Da sich andererseits, wie ebenfalls bereits erwähnt, in Wolffs Oratio nur an einer 
einzigen Stelle ein direkter Hinweis auf Zhu Xi findet, und da auch noch mit völlig 
verkehrten Lebensdaten, muss man wohl davon ausgehen, dass Wolff vermutlich gar 
nicht bewusst war, welch zentrale Rolle Zhu Xi im Zusammenhang mit den von ihm 
für seine Rede herangezogenen „Vier Büchern“ zukam. Tatsächlich hatte Noël, auch 
wenn er Zhu Xis Vorwort in lateinischer Übersetzung jedem Buch entsprechend 
vorausgestellt hat, versäumt, in seinem kurzen allgemeinen Vorwort explizit auf Zhu 
Xis zentrale Rolle als Kompilator und Kommentator der „Vier Bücher“ hinzuweisen, 
vermutlich aber nur, weil ihm dies selbstverständlich erschien. Demgegenüber findet 
man in der Couplet-Ausgabe, wie ebenfalls bereits erwähnt, zwar zahlreiche Hinwei-
se auf Zhu Xi, doch sind diese überwiegend verbunden mit negativen Bewertungen 
als einem jener späteren Interpreten. 

Auf eben diese Zwiespältigkeit im Umgang des Übersetzerteams um Couplet hat 
auch Meynard in seiner Ausgabe des Philosophus Sinarum hingewiesen. Er schreibt, 
dass man die „Vier Bücher“ (des Zhu Xi) zunächst als Grundlage für die Ausbildung 
der Missionare, sodann als Grundlage in der Frage des Ritenstreits und schließlich bei 
der Vermittlung der konfuzianischen Lehre an europäische Gelehrte verwendet habe. 
Intorcetta habe sich bei seiner Übersetzung anfangs ebenfalls primär auf Zhu Xis 
Kommentare gestützt, habe sich danach jedoch dazu entschieden, stattdessen den 
Kommentar des Zhang Juzheng zugrundezulegen, aber weiterhin dessen Vier Bü-
cher als Textgrundlage beibehalten, was er jedoch zu verschleiern versuchte.104 Wört-
lich schreibt Meynard: 

Intorcetta could not have failed to know that the Four Books were in fact a “creation” of 
Neo-Confucianism. The Sinarum Philosophus neglected to indicate that the Daxue and 
the Zhongyong were chapters from the Classic of Rites (Liji), selected by Zhu Xi as the first 
two books of the Sishu. Adopting Zhu Xi’s canon does not necessarily imply using Zhu 
Xi’s commentaries, but, in the context of the Rites Controversy, the Jesuits wanted to con-
ceal any connection between the Four Books and Zhu Xi, whose philosophy was judged as 
presenting some atheistic tendencies.105 

Angesichts dieses seltsam widersprüchlichen Umgangs mit Zhu Xi in der Couplet-
Ausgabe, der Nichtanerkennung seiner Leistung und zugleich der mehrfach formu-
lierten negativen Bemerkung, wonach die „neueren Interpreten“ die konfuzianische 
                                                                    
103  Hierzu siehe auch Meynard 2017, 57. 
104 Siehe Meynard 2011, 3, sowie 29 („Disguised Choice for Zhu Xi’s Canon“) und 32 

(„Disguised Choice for Zhu Xi as Commentator“). 
105 Meynard 2011, 29f. 



128 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
Lehre gegenüber der „reinen ursprünglichen Lehre“ des Kong Qiu verzerrt hätten, an 
die es sich zu halten gelte, wäre es durchaus nachvollziehbar, wenn Wolff diese Wi-
dersprüchlichkeiten bemerkt und aus diesem Grund bewusst vermieden hätte, dem 
Denken Zhu Xis in seiner Rede mehr Gewicht zu geben. Doch passt eine solche 
Zögerlichkeit zu einem Philosophen, der ja schon mit der Heranziehung der konfu-
zianischen Schriften in einer Zeit, in der die Jesuiten gerade wegen ihrer Nähe zur 
konfuzianischen Lehre zunehmend unter Druck geraten waren, gezeigt hat, dass er 
durchaus nicht davor zurückschreckte, sich auch an seiner eigenen Universität Ärger 
zuzuziehen – wenn auch mehr, als er selbst vielleicht für möglich gehalten hätte? 

An dieser Stelle muss zumindest kurz mitbedacht werden, dass sich Leibniz, 
mit dem Wolff ja in engem Austausch stand, bereits mit dem Neokonfuzianismus 
und auch explizit mit Zhu Xi befasst hatte. Dies geht besonders aus seinem „Dis-
cours sur la théologie naturelle des Chinois“ (Abhandlung über die natürliche 
Theologie der Chinesen) hervor, an der Leibniz noch bis kurz vor seinem Tod 
geschrieben, die er aber nicht mehr vollendet hatte.106 In diesem „Discours“ bezieht 
sich Leibniz auf die Abhandlungen zweier Jesuiten – Nicolas Longobardi (1559–
1654) und Antoine de Sainte-Marie (1602–1669) –, die sich intensiv mit Begrif-
fen der neokonfuzianischen Lehre befassen, und zwar besonders mit dem Begriff li, 
den sie auf der Basis des mingzeitlichen philosophischen Werks Xingli daquan 性
理大全 (Kompendium zu Natur und Prinzip) von Hu Guang 胡廣 (1370–1480) 
diskutieren, der sich wiederum auf Aussagen von Zhu Xi und anderen neokonfu-
zianischen Philosophen stützt.107 Die Abhandlungen von Longobardi, dem Nach-
folger Riccis, und von Sainte-Marie, einem Angehörigen des Minoritenordens,108 
waren dagegen darauf ausgerichtet, die song- und mingzeitlichen Kommentare zu 
den frühen konfuzianischen Schriften vor allem dafür zu nutzen, Argumente ge-
gen die Akzeptanz konfuzianischer Kulte in der jesuitischen Mission vorbringen 
zu können. Longobardi lässt in seinem Aufsatz zwar deutlich erkennen, dass er gut 
Bescheid weiß über die neokonfuzianischen Kommentare, doch warnt er zugleich 
vor den fremden Einflüssen, die in diese eingegangen seien, wenn er schreibt: 

                                                                    
106  Diese Abhandlung hatte Leibniz als einen (nicht vollendeten) Brief an Nicolas François de 

Rémond (1667–1725) verfasst, mit dem er ebenfalls in regem Gedankenaustausch stand. 
Siehe die Ausgabe in G.G. Leibnitii, Bd. 4 (1768), die annotierte Übersetzung ins Engli-
sche von Ching und Oxtoby 1992, 87-141, sowie das Faksimile mit Transkription von 
Leibniz’ handschriftlichen Aufzeichnungen in Li und Poser 2002, 15-112. 

107  In der Abhandlung von Sainte-Marie sind die Silben umgekehrt zu „Taciven Sin-
gli“ und übersetzt mit „Une grande Somme Philosophique“, siehe Sainte-Marie 1701, 3. 

108  Siehe Longobardi 1701, Sainte-Marie 1701. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 129 
 

Die meisten der Kommentatoren haben gelebt oder geschrieben unter der Regierung 
der Song, während derer sie bereits die irregeleiteten Gefühle der Sekte der Buddhisten, 
die aus Indien nach China gelangt ist, aufgenommen hatten; daher muss man sich nicht 
verwundern, dass sie sich zuweilen vom wahren Sinn des Textes entfernt haben.109 

Leibniz hingegen las diese Schriften gleichsam „gegen den Strich“, um sich aus 
ihnen über die neokonfuzianischen Denker zu informieren. So zitiert er aus den 
Abhandlungen von Longobardi und Sainte-Marie aus dem Xingli daquan über das 
Wesen von Göttern und Geistern (guishen 鬼神) etwa die folgende Stelle, die sich 
auf eine Aussage von Zhu Xi bezieht: 

Die Geister sind alle von derselben Art wie das Li, in der Weise, dass das Li die Substanz 
und die universelle Wesenheit aller Dinge ist.110 

Leibniz kommt, nach Erörterung der Aussagen Longobardis, zu der Auffasung: 
Um zum Schluss zu kommen: Der Pater Longobardi bemerkt, dass die Chinesen dem 
Li alle Arten von Perfektion zugestehen, derart, dass es nichts geben kann, dass perfekter 
wäre. […] Müsste man nach alledem nicht sagen, dass Li jene höchste Substanz ist, die 
wir als Gott anbeten?111 

Mit anderen Worten: Es scheint, als ob Leibniz, der bereits in anderen Schriften 
seine Wertschätzung Chinas als eine den Europäern ebenbürtig gegenüberstehen-
de Kultur zum Ausdruck gebracht hatte,112 gerade in den abstrahierenden und 
verinnerlichten Begrifflichkeiten, die Longobardi eigentlich als Argument gegen 

                                                                    
109  Longobardi 1701, 15: „La plupart des Commentateurs ont vécu et ont écrit sous la regne de 

Sung, lorsqu’ils avoient déjà pris des sentiments erronés de la secte des idoles, qui étoit venue 
des Indes à la Chine; ainsi il ne faut point s’étonner qu'ils se soient écartez quelque fois de 
vray sens du Texte.“ 

110  Les Esprits sont tous de la même espèce de Li, de sorte que le Li est la substance et l’entité 
universelle de toutes choses. Siehe Longobardi 1701, 13; vgl. Leibniz in G.G. Leibnitii, 
Bd. 4 (1768), 176; vgl. Xingli daquan 28.3ab; Abschn. „Guishen“: 鬼神同一理也，世間

萬事皆此理，但精粗小大。[Der letzte Teil fehlt in der Übersetzung Longobardis. Er 
lautet: „Doch ihr Feinheitsgrad ist unterschiedlich.“] Siehe hierzu auch Hoston 2024, 269. 
An anderer Stelle definiert Longobardi (1701, Sect. 5, 32) li wie folgt: „raison ou fonde-
ment de toute la nature“. 

111  Pour conclure: Le pere Longobardi remarque que les Chinois attribuent au Li encore toutes 
sortes de perfection, de maniere qu’il n’y peut y avoir rien de plus parfait. […] Aprés cela, ne 
droit on pas, que le Li des Chinois et la souveraine substance que nous adorons sous le nom de 
dieu?“... Leibniz, „Discours“; siehe Li und Poser 2002, 31. 

112  Besonders in seiner Vorrede zu den Novissima Sinica, siehe G.G. Leibnitii, Bd. 4 (1768), 
78-86. 



130 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
den Neokonfuzianismus vorgebracht hatte, eine Perspektive dafür gesehen hatte, 
dass sich hier ein west-östlicher Dialog auf Augenhöhe weiterentwickeln werde, 
den auch die katholische Kirche werde akzeptieren können.113 

Wolff hingegen, der nie einen solchen Briefwechsel aufgebaut und wie erwähnt 
erstmals über Noëls Classici Sex mit chinesischem Denken in Kontakt kam, 
scheint eine solche emotionale Hinwendung zu China nicht entwickelt zu haben, 
vielmehr interessierte ihn wohl vor allem, sein eigenes Denken dem chinesischen 
Fallbeispiel gegenüberstellen zu können. Zwar könnte Wolff Leibniz’ Gedanken 
von der „natürlichen Theologie“ (théologie naturelle)114 der Chinesen in Form des 
von ihm mehrfach in seiner Rede verwendeten Begriffs lex naturae für die Moral-
lehre der alten Chinesen aufgegriffen haben,115 doch scheint er sich mit dessen 
„Discours“ nicht weiter befasst zu haben.116 Insbesondere fällt auf, dass Wolff in 
seiner Rede kaum etwas über die Lehre des Neokonfuzianismus und insbesondere 
über Zhu Xi sagt, dabei hätte er, wie gezeigt wurde, sowohl der Couplet-Ausgabe 
als auch bei Noël einiges über Zhu Xi entnehmen können und überdies auch eini-
ges von dem weiterentwickeln können, was Leibniz an ersten Schritten in dieser 
Richtung unternommen hatte.117 

Schlussbemerkung 

Auf der Basis der obigen Analyse lässt sich zunächst feststellen, dass trotz der nur 
spärlichen direkten Hinweise auf Meng Ke, die in Wolffs Oratio zu finden sind, 
zumindest zwei Textpassagen aus Noëls Mengzi-Übersetzung von Wolff wörtlich 

                                                                    
113  Wie Widmaier 2017, XXX–XXXII, schreibt, war nach der Ankunft des päpstlichen 

Legaten Maillard de Tornon 1705 in Peking, der dem Kaiser jene schon im November 
1704 verfasste Entscheidung von Papst Clemens XI überbrachte, auch für Leibniz der 
Briefwechsel mit den Jesuiten in China unterbrochen, doch habe dieser noch immer einen 
allen Ereignissen standhaltenden „Metaphysischen Optimismus“ bezüglich der „chinesi-
schen Sache“ (res sinica) gezeigt. 

114  Speziell zur Diskussion der „natürlichen Theologie“ und der Kontroverse zwischen 
Leibniz und Descartes über die Substanz siehe Qian 2023. 

115  Siehe etwa Wolff 1726, 51, Anm. 71 (zitiert in Fn. 89). 
116  Da dieser Text zu Lebzeiten Leibniz’ nicht veröffentlicht wurde, sondern offenbar erst 

im Jahr 1735 von Christian Kortholt (1709–1751), wäre es auch möglich, dass Wolff 
diesen gar nicht gekannt hatte. Siehe hierzu R. Widmaiers Rezension (1993) von Ching 
und Oxtoby 1992, 394. 

117  Zu Leibniz’ Beschäftigung sowohl mit dem Konfuzianismus als auch mit dem Neokon-
fuzianismus siehe Mungello 1971 und 1977 sowie Meynard 2011, bes. 186–191, der 
bei Leibniz allerdings auch Missverständnisse hinsichtlich dessen, was lixue sei, feststellt. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 131 
 
zitiert wurden und dass auch schon aufgrund der nachweislich von ihm stammen-
den Rezension wohl kein Zweifel daran besteht, dass Wolff den Mengzi in der 
Übersetzung Noëls ganz gelesen hat. Allerdings hat sich durch die Analyse zugleich 
der Eindruck verfestigt, dass Wolff kaum zwischen der Lehre des Meng Ke und der 
des Kong Qiu unterschieden und meist, wohl pars pro toto, nur von „Confuci-
us“ gesprochen hat. Auch hat er die Vermittlung der Gedanken des Meng Ke 
durch den Neokonfuzianismus und insbesondere durch Zhu Xi offenbar nur sehr 
begrenzt wahrgenommen und rezipiert, obwohl er, wie gezeigt wurde, sowohl aus 
der Noël- als auch aus der Couplet-Ausgabe und überdies aus dem, was der mit 
ihm in engem Kontakt stehende Leibniz bereits dazu geschrieben hatte, einiges 
über die Lehre des Zhu Xi hätte entnehmen und auch ohne eigene Kenntnis des 
Chinesischen dem neokonfuzianischen Denken hätte zuordnen können. 

Dass Wolff dies aber nicht tat, könnte bedeuten, dass er Meng Ke tatsächlich 
primär als einen Schüler und Verbreiter der Lehre seines Meisters betrachtet hat 
und es aus diesem Grund nicht für notwendig hielt, auf die Besonderheiten seiner 
Lehre stärker gesondert hinzuweisen. 

Ein anderer möglicher Grund, den die Lektüre der Couplet-Ausgabe durchaus 
plausibel erscheinen ließe, wäre der, dass Wolff, auch wenn er in der schriftlichen 
Ausarbeitung seiner Rede angibt, er habe die Noël-Ausgabe bevorzugt, gerade 
durch die Lektüre der Einführung zu der Couplet-Ausgabe von jenem von Mey-
nard konstatierten zwiespältigen Umgang mit dem Mengzi verwirrt wurde und 
deswegen, zumal er sich als ein nicht des Chinesischen Kundiger kein eigenes un-
abhängiges Urteil verschaffen konnte, auf eine eingehendere Beschäftigung mit 
den Gedanken Zhu Xis verzichtet hat. 

Ebenfalls nachvollziehbar wäre, dass Wolff – angesichts all der Probleme, in die er 
sich ja schon durch seine Entscheidung, die konfuzianische Lehre der Chinesen zum 
Thema seiner Prorektoratsrede zu machen, bei seiner Prorektoratsrede an der Uni-
versität Halle hineingeritten hatte – bei seiner schriftlichen Ausarbeitung der Rede 
nicht auch noch eine weitere „Baustelle“ eröffnen wollte, indem er darin noch eine 
besondere Betonung auf die unter den Jesuiten selbst so umstrittene Lehre Meng Kes 
und Zhu Xis gelegt hätte. Kompliziert waren diese philologischen Details sowieso, 
und Wolff hätte auch für seine Zwecke, nämlich grundlegende Ideen seiner „prakti-
schen Ethik“ der chinesischen Staatsphilosophie gleichsam als Pendant gegenüberzu-
stellen, wohl nur wenig Nutzen aus einer akribischen Rekonstruktion der einzelnen 
konfuzianischen Strömungen gezogen. 

Somit erscheint es plausibel anzunehmen, dass Wolff für die Formulierung der 
ihm wesentlichen Gedanken keine differenziertere Unterscheidung zwischen Kong 
Qiu, Meng Ke und schließlich Zhu Xi benötigt hatte, auch wenn er, wie oben gezeigt, 



132 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
gerade durch die Betonung dessen, dass der einzelne erst sich selbst vervollkommnen 
solle und dann andere, letztlich genau das als zentrales Element aus der 
konfuzianischen Lehre entnahm, was zuvor durch die Schule des Zhu Xi in Form 
seiner Vier Bücher gegangen war. 

Insofern war, um hier nochmals den Kreis zu der Ausgangsfrage zu schließen, 
auch die Forderung, die Carpzov in seinem Traktat von 1743 formuliert hatte, 
nämlich dass es an der Zeit sei, den Mencius, der doch von Wolff in seiner Oratio 
als „der andere Philosoph neben Konfuzius“ bezeichnet wurde und der dennoch 
bislang vernachlässigt geblieben sei, aus der „Unsichtbarkeit“ herauszuholen, 
durchaus berechtigt. Doch anders, als man es vielleicht erwartet hätte, ist die von 
Carpzov zu Recht wahrgenommene „Unsichtbarkeit“ des Meng Ke, zumindest 
bezogen auf die Rede des Christian Wolff, vermutlich etwas, das von ihm 
beabsichtigt war; zumindest scheint ihm bezogen auf seine Fragestellungen ein 
mehr allgemein gehaltener Vergleich mit der frühen konfuzianischen Lehre 
offenbar völlig ausreichend gewesen zu sein. 

Literaturverzeichnis 

Abel-Remusat, M. „Sur La Traduction de Mencius par M. Stanislas Julien“, Melanges 
Asiatiques ou choix de morceaux de ciritique et de mémoires, Bd. 2 (Paris: Dondey-Dupré, 
1826), 298-310. 

Albrecht, Michael (Hg. und Üs.). Christian Wolff. Oratio de Sinarum philosophia practica. 
Hamburg: Meiner, 1985. 

Bilfinger, Georg Bernhard. Specimen doctrinae veterum Sinarum moralis et Politicae. 
Frankfurt: Andreae & Hort, 1724 [archive.org/details/bub_gb_mnRUAE9vk-YC]. 

Carpzov, Johann Benedict. Memcius sive Mentius Sinesium post Confucium philosophus opt. 
max. Leipzig, 1743 [www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb10839264]. 

Chan, Albert. „Toward a Chinese Church: The Contribution of Philippe Couplet S.J. 
(1622–1693)“, in: Heyndrickx 1990, 55-86. 

Chan, Wing-tsit. „The Study of Chu Hsi in the West“, Journal of Asian Studies 35.4 (1976), 
555-577. 

———. Chu Hsi and Neo-Confucianism [Hg.]. Honolulu: Hawaii, 1986. 
Ching, Julia. „Chu Hsi on Personal Cultivation“, in: Chan 1986, 273-291. 
——— und Willard Gurdon Oxtoby (Hg.): Moral Enlightenment: Leibniz and Wolff on 

China. Nettetal: Steyler, 1992.  
Classici Sex. Siehe Noël. Sinensis Imperii libri Classici Sex 
Couplet, Philippe (Hg.). Confucius Sinarum philosophus, sive: scientia Sinensis latine exposita. 

Studio et Opera Prosperi Intorcetta, Christiani Herdtrich, Francisci Rougemont, Philippe 
Couplet, Patrum Societatis Jesu […]Adjecta est Tabula Chronologica Sinicae Monarchiae 
ab huius Exordio ad haec usque Tempora. Paris: Horthemels, 1687. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 133 
 
G.G. Leibnitii. Siehe Gothofredi Guillelmi Leibnitii […] opera omnia 
Galassi, Pierre. Il cristocentrismo realistico sapienziale come contributo alla teologia delle religioni: 

il caso emblematico della Philosophia sinica di François Noël S. J. (1651–1729). Bologna: 
ESD, 2024. 

Gardner, Daniel K. Chu Hsi and the Ta Hsüeh: Neo-Confucian Reflection on the Confucian 
Canon. Cambridge, MA: Harvard University,1986. 

Georges, Karl Ernst. Ausführliches lateinisch-deutsches und deutsch-lateinisches Handwörterbuch. 
Sechste fast gänzlich umgearbeitete und sehr vermehrte Auflage. 4 Bde. Leipzig: Hahn, 1869. 

Gothofredi Guillelmi Leibnitii […] opera omnia. 6 Bde. Genf: Fratres de Tournes, 1768. 
[G.G. Leibnitii] 

Graham, A.C. „What was New in the Ch’eng-Chu Theory of Human Nature?“, in: Chan 
1986, 138-157. 

Heyndrickx, Jerome (Hg.). Philippe Couplet, S.J. (1623–1693): The Man who Brought 
China to Europe. Nettetal: Steyler, 1990. 

Hoston, Germaine A. „Neo-Confucianism and the Development of German Idealism“, 
Journal of the History of Ideas 85.2 (2024), 257-287. 

Huang, Fei, Dorothee Schaab-Hanke und Martin Hanke (Hg.). Settled in the Present, 
Committed to the Past: Festschrift für Achim Mittag. Gossenberg: Ostasien [erscheint 
2026]. 

Jäger, Henrik. „Einleitung“ zum Faksimile von François Noëls Sinensis Imperii libri Classici 
Sex (Prag, 1711) (Christian Wolff. Gesammelte Werke: Materialien und Dokumente, 
132. Hildesheim: Olms, 2011), 5-18. 

———. „Konfuzianismusrezeption als Wegbereitung der deutschen Aufklärung“, Allge-
meine Zeitschrift für Philosophie 37.2 (2012), 165-189. 

———. „Mit Aristoteles die Sishu lesen: Das sinologische Werk von François Noël SJ“, in: 
Li 2017, 129-145. 

———. „Der Schatten der Aufklärung: Wie Konfuzius aus der europäischen Aufklärung 
vertrieben wurde“, FAZ, 8.2.2025. 

Johnston, Ian und Wang Ping (Hg. und Üs.). Daxue and Zhongyong. Hong Kong: Chinese 
University, 2012. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm. Siehe Widmaier 2006; Widmaier und Babin 2017. 
———. „Novissima Sinica” (Praefatio), in: G.G. Leibnitii, Bd. 4 (1768), 78-86; ebenso 

Nesselrath und Reinbothe 1979. 
———. „Lettre de M.G.G. de Leibniz sur la philosophie Chinoise a M. de Rémond“, in: 

G.G. Leibnitii, Bd. 4 (1768), 169-209. Siehe auch: Li und Poser 2022, 1-112. 
Leonhardt, Jürgen. „The Lutheran Theologian Johann Benedict Carpzov on the Chinese 

Philosopher Mengzi. Scholarly Knowledge at a German University in the 18th 
Century“, in: Huang et al. 2026 (in Vorbereitung).  

Li, Wenchao (Hg.). Leibniz and the European Encounter with China. 300 Years of Discours 
sur la théologie naturelle des Chinois. Stuttgart: Steiner, 2017. 



134 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
———. „Leibniz’ Discours sur la théologie naturelle des chinois – Entstehung, Editionen 

und Übersetzungen“, in: Li und Poser 2002, 17-36. 
——— und Hans Poser (Hg.). Gottfried Wilhelm Leibniz. Discours sur la théologie 

naturelle des Chinois. Veröffentlichungen des Leibniz-Archivs, 13. Frankfurt: 
Klostermann, 2002. 

———. Traité sur quelques points de la religion des Chinois. Anciens Traitéz des divers auteurs 
sur les ceremonies de Chine. Paris: Guerin, 1701. [Ebenfalls, mit Anmerkungen von 
Leibniz enthalten in G.G. Leibnitii, Bd. 4 (1768), 89-144. Siehe auch: Li und Poser 2002, 
113-156]. 

Lundbæk, Knud. „The Image of Neo-Confucianism in Confucius Sinarum Philosophus“, 
Journal of the History of Ideas 44 (1983), 19-30. 

Lunyu zhuzi suoyin 論語逐字索引 /A Concordance to the Lunyu. Hongkong: Shangwu, 
1995. 

Luo, Ying 羅營. „Qingchao lai Hua Yesuhuishi Wei Fangji“ 清朝來華耶穌會氏衛方濟及

其儒學藝述研究, Beijing xingzheng xuexuan xuebao 1 (2015), 120-128. 
Meynard, Thierry, S.J. Confucius Sinarum Philosophus (1687): The First Translation of the 

Confucian Classics. Rom: Institutum Historicum Societatis Iesu, 2011. 
——— (Hg.). The True Meaning of the Lord of Heaven: The Chinese Text, English 

Translation and Notes, üs. von Douglas Lancashire und Peter Hu Kuo-chen. Boston: 
Institute of Jesuit Sources, 2016. 

———. „Leibniz as Proponent of Neo-Confucianism in Europe“, in: Li 2017, 179-196. 
———. „François Noël’s Contribution to the Western Understanding of Chinese 

Thought: Taiji sive natura in the Philosophia sinica (1711)“, Dao 17 (2018), 219-230 
[doi.org/10.1007/s11712-018-9602-1 (2018)]. 

——— und Daniel Canaris (Hg.). A Brief Response on the Controversies over Shangdi, 
Tianshen and Linghun. Singapur: Palgrave Macmillan, 2021. 

———. From Confucius to Zhu Xi: The First Treatise on God in François Noël’s Chinese 
Philosophy (1711). Turnhout: Brepols, 2023. 

Mungello, David E. „Leibniz’s Interpretation of Neoconfucianism“, Philosophy East and 
West 21.1 (1971), 3-22. 

———. Leibniz and Confucianism: The Search for Accord. Honolulu: University of Hawaii, 
1977. 

———. „The first Complete Translation of the Four Books in the West“, in: International 
Symposium on Chinese Western Cultural Interchange in Commemoration of the 
400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci, SJ in China / Ji nian Li Madou lai 
Hua si bai zhou nian Zhong xi wen hua jiao liu guo ji xue shu hui yi lun wen ji 紀念利瑪

竇來華四百週年中西文化交流國際學術會議論文集 (Taibei: Furen daxue, 1983), 
515-541. 

Nesselrath, Heinz-Günther, und Hermann Reinbothe. Novissima Sinica: Das Neueste von 
China. Gottfried Wilhelm Leibniz. Köln: DCG, 1979. 



 Wie weit kam Christian Wolff mit seiner Mengzi-Lektüre? 135 
 
Noël, François [Wei Fangji 衛方濟]. Renzui zhizhong 人罪至重/ De gravitate peccati 

hominis. 1698. Shanghai: Tushanwan, 1936. 
———. Observationes Mathematicae et Physicae in India et China factae. Prag: Kamenicky, 

1710. 
———. Sinensis Imperii libri Classici Sex: Nimirum Adultorum schola, Immutabile medium, 

Liber sententiarum, Memcius, filialis observantia, Parvulorum schola, e Sinico idiomate in 
latinum traducti. Prag: Kamenicky, 1711. 

———. Philosophia Sinica. Tractatus I. De Cognitione primi Entis, seu Dei apud Sinas [Phi-
losophia Sinica …] (Prag, 1711); Tractatus II. De Ceremoniis Sinarum erga Defunctos 
[Philosophia Sinica …] (Prag, 1711); Tractatus III. De Ethica Sinensi [Philosophia 
Sinica Tribus tractatibus] (Prag, 1711). 

Pan Fengjuan 潘鳳娟. „Qingchu Yesuhuishi Wei Fangji de renzui shuo yu shengzhi lun“ 清
初耶穌會士衛方濟的人罪說與聖治論, Xin shixue 新史學 32.1 (2012), 159-198. 

———. „God, Sinner and Saintly Governance: François Noël and Renzui zhizhong,“ in 
159-198. 

Malek, Roman, und Gianni Criveller (Hg.), Light a Candle: Encounters and Friendship with 
China. Festschrift in Honour of Angelo Lazzarotto P.I.M.E. Nettetal: Steyler, 2010. 

Qian, Jin. „Le Discours sur la théologie naturelle des Chinois et la controverse Leibniz-
Descartes sur la substance“, Philosophiques 50.1 (2023), 29-49. 

Rule, Paul. „François Noël, SJ, and the Chinese Rites Controversy“, in: Walle und Golvers 
2003, 137-165. 

Sainte-Marie, Antoine de [Antonio Caballero à Santa Maria]. Traité sur quelques points 
importans de la Mission de la Chine. Anciens Traitéz des divers auteurs sur les ceremonies 
de Chine. Paris: Guerin, 1701. Siehe auch: Li und Poser 2002, 157-223. 

Sishu jingyan zhijie 四书經筵直解, von Zhang Juzheng 張居正. [Sishu zhijie] 
Sishu zhangju jizhu 四書章句集注, von Zhu Xi 朱熹. Xinbian zhuzi jicheng. Beijing: 

Zhonghua, 1983. [Sishu zhangju] 
Sinarum Philosophus. Siehe Couplet. Confucius Sinarum Philosophus 
Standaert, Nicolas. „Rites Controversy“, in: Handbook of Christianity in China, Bd. 1: 635–

1800, hg. von Nicolas Standaert (Leiden: Brill, 2001), 680-688. 
Tianzhu shiyi 天主實意, von Li Madou 利瑪竇[Ricci, Matteo] (1603), in: Meynard 2016, 

40-373. 
Vendé, Yves. „Intellectual Biography of François Noël“, in: Meynard und Canaris 2023, 17-

31. 
Walle, Vande, W. F., und Noël Golvers (Hrsg.). The History of the Relations between the 

Low Countries and China in the Qing Era (1644–1911). Leuven: Leuven University, 
2003. 

Widmaier, Rita (Hg.). Rezension von Ching und Oxtoby 1992, Monumenta Serica 41 
(1993), 392-395. 

———. Gottfried Wilhelm Leibniz. Der Briefwechsel mit den Jesuiten in China (1689–1714), 
Texterstellung und Übersetzung von Malte-Ludolf Babin. Hamburg: Meiner, 2006. 



136 Dorothee SCHAAB-HANKE  
 
———, und Malte-Ludof Babin (Hg. und Komm.). Gottfried Wilhelm Leibniz. Briefe über 

China (1694–1716). Hamburg: Meiner, 2017. 
Wolff, Christian. [Rezension] Obervationes Mathematicae et Physicae in India et China 

factae“, Acta eruditorum 1711, 383-390. [Wolff 1711] 
———. [Rezension] „Sinensis Imperii libri Classici Sex: nimirum Adultorum Schola, Im-

mutabile Medium, Liber Sententiarum, Memcius, Filius observantia, Parvulorum Schola, 
e Sinico idiomate in Latinum traducti. P. Francisco Noël, Societas Jesu Missionario“, 
Acta eruditorum 1712 (März), 224-229. [Wolff 1712a] 

———. [Rezension] „Sinensis imperii libri classici sex“, Acta eruditorum 1712 (April), 224-
229. [Wolff 1712b] 

———. Monitum ad commentationem luculentam de differentia nexus rerum sapientis et 
fatalis necessitatis, Halle: Renger, 1724 [www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb 
10908578]. 

———. Oratio de Sinarum philosophia practica. Frankfurt: Andreae, 1726 [Siehe auch: 
Albrecht 1985]. 

———. „De Rege philosophante et Philosopho regnante“, in Horae subsecivae 
Marburgenses (1732), 563-632. [Wolff 1732] 

———. Gesammlete kleine philosophische Schriften. 1736. 
Xingli daquan 性理大全, von Hu Guang 胡廣. Ausgabe von 1415 [www.digital.archives.go. 

jp/file/3610878.html]. 
Zedler, Johann Heinrich (Hg.). Grosses vollständiges Universalwörterbuch. Halle: Zedler, 

1731–1754. 
Zhu Qianzhi 朱謙之. Zhongguo sixiang duiyu Ouzhou wenhua zhi yingxiang 中國思想對

於歐洲文化之影響. Changsha. Shangwu, 1940. 
Zhu Weizheng 朱維錚 (Hg.) Li Madou zhongwenzhu yiji 利瑪竇中文著譯集. Shanghai: 

Fudan, 2001. 
 
 
 
 




